Acta Semiotica Estica IX

Kultuuriuuringute ja kultuurisemiootika piiril:
kultuuritokestuse juhtum

Remo Gramigna

Cultural studies is not one thing.
It has never been one thing.
Stuart Hall'

Even in order to differ, to subvert meaning
there has to be a meaning.
Ernesto Laclau & Chantal Mouffe?

Abstrakt. Artikli eesmirgiks on esitada kahe teoreetilise ldhenemise —
kultuuriuuringute ja -semiootika — vordlev analiiiis. Kuigi mdlemad distsip-
liinid tegelevad kultuuri kui kompleksse uurimisobjektiga, leidub nende
vahel lahknevusi nii teoreetilisel kui metodoloogilisel tasandil. Kéesolev
artikkel uurib neid distsipliine eristavaid teoreetilisi eeldusi ning potentsi-
aalseid sarnasusi, mis voiksid neid iihendada. Kultuuriuuringud on pidevalt
hoivatud enese kui distsipliini kirjeldamisega. Tartu—Moskva koolkonna
kultuurisemiootika esitatud teoreetiline ldhenemine pakub metadistsip-
linaarse metodoloogia, mille kaudu on vdimalik iithendada kultuuri mdistega
tegelevad humanitaaria distsipliinid. Lisaks pakub artikkel vilja konkreetse
juhtumianaliitisi kultuuritdkestuse nihtusest ning keskendub seejuures tol-
gendajate poolt kasutatud tehnikatele, mille eesmérgiks on saboteerida ja
oonestada korporatiivseid reklaame, sdnumeid ja logosid. Véttes appi
kultuuriuuringute ja -semiootika vaatepunktid, ndidatakse sama uurimis-
objekti — subvertising’u praktika — erinevaid analiiiisitavuse tasandeid.

Mirksonad: kultuurivuringud, kultuurisemiootika, kultuuritokestus,
distsiplinaarne identiteet, subvertising.

! Kultuuriuuringud ei ole iiks asi. See ei ole kunagi olnud iiks asi.” — Télkija
mdirkus.

2 ,Isegi selleks, et erineda, et tdhendust donestada, peab eksisteerima tdhendus.”
— Tolkija mdrkus.



Kultuuriuuringute ja kultuurisemiootika piiril 67
Sissejuhatus. Piirid ja distsiplinaarne identiteet

Kiesolev artikkel uurib kultuuriuuringute ja kultuurisemiootika
vahelisi tihendus- ja ldikepunkte. Kuigi molemale on iihine kultuur
kui kompleksne uurimisobjekt, jidvad piisima erinevused, mis neid
distsipliine lahus hoiavad. Kultuuriuuringud on haaratud nii pide-
vasse enesemidratlemisse distsipliinina kui ka oma identiteedi ja
staatuse selgitamisse. Hilisema perioodi Tartu—Moskva koolkonna
kultuurisemiootika pakub kultuuri uurimiseks vilja semiosféirilise
ldhenemise, mis vdib luua valdkonnaiilese metadistsiplinaarse mois-
te ning metodoloogia, mille abil on vdimalik {ihendada kultuuriga
tegelevad distsipliinid.

Artikli eesmérgiks on valgustada véimalikke kattumisi nende
kahe uurimisvélja vahel. Lihemalt vaadates on vdimalik distsiplii-
nide erinevusi iiletada ning jouda viljaka dialoogini, mille k&igus
need teineteist rikastavad. Seetdttu iiritab kiesolev tekst kirjeldada
kultuuriuuringute teoreetilisi ldhtekohti ning arutleda nende suhete
iile kultuurisemiootika teoreetiliste eeldustega. Esimene kiisimus,
millele {iritan vastata, puudutab neid distsipliine eristavaid piire.
Kuidas on voimalik nende distsiplinaarseid identiteete méératleda?
Milliseid teoreetilisi piire nad iiletavad? Nendele kiisimustele lihe-
netakse eelkdige teoreetilisest vaatepunktist. Olles neid probleeme
sligavamalt kisitlenud, esitan eelnevale tuginedes kultuuritokestuse
praktilise juhtumianaliiiisi.

Kultuuriuuringute paradoksaalsus

Mida kitkeb endas nimetus kultuuriuuringud? Nagu Lawrence
Grossberg tiheldab, viitas see algselt peamiselt Briti traditsioonile,
mis pérines Birminghami iilikooli Centre for Contemporary Culture
Studies’ist (CCCS); niiiidseks on aga termin muutumas jérjest
dhmasemaks ning osutab koigele, mida eelnevalt tunti kriitilise
teooria nime all (Grossberg 1993: 21).

Kultuuriuuringud on algsest Birminghami koolkonna nimetusest
kuuekiimnendatel muutunud tdnapdeval juba katusmdisteks, mille
alla koondatakse mitmekiilgseid ja heterogeenseid suundumusi.
Mbiste dhmasus avaldub samamoodi kultuuriuuringute ja nende
distsiplinaarse identiteedi méiératlemist saatvates raskustes. Nagu
arutleb John Hartley:



68 Remo Gramigna

Isegi intellektuaalsete gruppide ja akadeemiliste institutsioonide siseselt ei
eksisteeri iiksmeelt selle iile, mis kvalifitseerub kultuuriuuringutena kas
kriitilise praktika voi institutsionaalse aparatuurina. Vastupidi, see valdkond
leiab oma edasiviiva jou fundamentaalsetest erimeelsustest selle iile,
milleks kultuuriuuringuid teostatakse, kelle huvides seda tehakse, millised
teooriad, meetodid ja uurimisobjektid on sellele omased ning kuhu asetada
selle piirid. (Hartley 2003: 1)

See méiratlematuse ja ebaselguse paradoksaalne olukord, millesse
kultuuriuuringud asetuvad, on samamoodi tajutav valdkonna teoree-
tilise vilja mitmekesisuses. Nditlikustamiseks toon jirgnevalt vilja
paar suundumust, mida on nimetatud kultuuriuuringuteks, ehkki
need taotlevad eristust traditsioonilistest Briti kultuuriuuringutest.

Esmalt: John Hartley, Austraalia kultuuriuuringute suuna juhtfi-
guur, kasutas oma ekspertiisivaldkonna méiratlemiseks moistet
kultuuriteadus (culture science). Hartley asutas 2008. aastal ka
samanimelise akadeemilise ajakirja, milles ta pakub vilja jargneva
definitsiooni ning algse eesmérgipiistituse:

Kultuuriteadus areneb evolutsioonilisuse/komplekssuse teooria ning inim-
suhete ja identiteetide uurimise vahelises dialoogis. Diinaamilise muutu-
mise problemaatika on osutunud nii majanduslike kui inimvédrtuste
uurimise jaoks takistavaks faktoriks.

Kultuuriteadus otsib seetdttu teadmistepdhise iihiskonna mineviku ja
oleviku kohta evolutsioonilist arusaamist, et kaardistada tulevikustsenaa-
riumite vdimalik ruum loomingulise tootmise jaoks, millega nii poliitilised
kui dristrateegiad peavad arvestama.’

Jiargmise teoreetilise positsiooni leiame Douglas Kellneri mdistest
kriitilised kultuuriuuringud (critical cultural studies). Kellneri
(1995) eesmirgiks on taasdratada Birminghami koolkonnale omast
kriitilist vaimu ja poliitilist teravust, iiritades seda tinapdeva iihis-
konnas rekontekstualiseerida. Kellner (2009: 4) defineerib oma
projekti multiperspektiivse ldhenemisena, mis ,,(a) arutleb tootmise
ja poliitilise 6konoomia iile, (b) tegeleb tekstianaliilisiga ning (c)
uurib kultuuritekstide vastuvottu ja kasutust”. Esimene punkt
rohutab nii tootmissiisteemi ja -konventsioonide kui ka analiiiisi-
tavate tekstide levitamise ja turundusreeglite uurimise vajalikkust.
See tdhistab kokkuvotvalt , kultuuri poliitilist 6konoomiat” (samas).
Teine punkt viitab tekstianaliiiisi teostamisele laiaulatuslikku meto-
doloogiat kasutades — semiootikast formalistliku analiiiisi ja feminis-
mini. Kriitiliste kultuuriuuringute eesmirgiks on seega pakkuda

? Cultural-science.org



Kultuuriuuringute ja kultuurisemiootika piiril 69

,Hkriitilisi ja poliitilisi perspektiive, mis voimaldavad indiviididel
lahata dominantsete kultuurivormide tdhendusi, sonumeid ja
mdjusid. [Kultuuriuuringud] vdivad saada osaks vditluses parema
tihiskonna ja elu nimel” (Kellner 2009: 11-12).

Nende teoreetiliste pilkude 1dbi ndib kultuuriuuringute programm
ihtivat kultuuritdkestuse alusfilosoofiaga, mille jérgi tuleb tarbijad
varustada kriitilise motlemise tooriistadega, et nad oleksid vdime-
lised deSifreerima ja dekonstrueerima tdnapdeva meediamaastikul
levivaid mirke ja sonumeid (Lasn 2005; Berardi et al. 2003).

Olles osutanud paarile kultuuriuuringuteks nimetatud suundu-
musele, peame mirkima, et siinne analiiiis keskendub Birminghami
koolkonnale. Kultuuriuuringute arengut késitlevad mitmed narratii-
vid, mis ei ole sugugi koik kattuvad. Lihtudes Lawrence Gossber-
gist, teen koigepealt iilevaate Briti kultuuriuuringute loomisest,
vottes algpunktiks 1960ndad, mida peetakse kultuuriuuringute
tekkimise ajaks Suurbritannias (Grossberg 1993: 24). Oma téhelepa-
nelikus analiiiisis osutab Grossberg kultuuriuuringute ,.iseenesest-
mdistetavale, standardajaloole” vdi ,,normatiivsele ajaloole” — ning
tema eesmirgiks on see iile lugeda ja kirjutada. Uks selle standard-
narratiivi omadusi on kultuuriuuringute negatiivne méératlemine;
kultuurivuringuid defineeritakse eesliite anti- kaudu: anti-distsi-
plinaarne, anti-essentsialistlik, anti-elitaarne. Mdtleme selle vdite
kehtivuse iile veidi siigavamalt.

Esiteks kiisime, millised parameetrid vdimaldavad iihte distsi-
pliini teisest eristada? Storey (1996) jirgi médratlevad distsipliini
uurimisobjekt, analiilisimetodoloogia ja distsipliini enese ajalugu.
Siia voib lisada veel spetsiifilise sGnavara ning metakeele olemas-
olu. Igasugusel uurimisalal on oma teooria(d), mida voib mdista kui
»propositsioonide, eelistuste ja seisukohtade hulka, mis on suunatud
kindlale nihtuste voi iiksuste hulgale” (Duranti 2005: 418). Igal
distsipliinil on oma analiiiisiiiksused, teatud mudelid analiitisimiseks
ning epistemoloogia ja ontoloogia. Kuid kas neid tavapiraseid
kriteeriume, mille jdrgi mingi teadmisharu end distsipliinina
médratleb, saab rakendada kultuuriuuringute distsiplinaarsete piiride
markeerimiseks? Mis on kultuuriuuringute eripéra ja spetsiifilisus?
Kas kultuurivuringuid saab identifitseerida nende huvialade voi
uurimisobjektide kaudu?

Kultuuriuuringute distsiplinaarne staatus on pidevaks vaidlus- ja
arutlusteemaks; selle piiride mahamérkimine on vaevandudev — ehk
isegi vOimatu — iilesanne. Tdepoolest, kultuuriuuringud haaravad
laia teemaderingi ning mitmesuguseid huvivaldkondi. Subjektsus ja



70 Remo Gramigna

identiteet, etnilisus, rass ja rahvus, sugu ja seksuaalsus, vdim ja
hegemoonia, subkultuurid ja vastupanu, kolonialism ja postkolo-
nialism, populaarkultuur, massimeedia ja selle publik — need on
moned hiiled, mis konelevad kultuuriuuringute keeles. Nimekiri ei
ole loomulikult téielik ning seda v3ib kahtlemata laiendada. Seega,
nagu Nelson ja paljud teised viitavad, ,,saab kultuuriuuringuid nende
huvivaldkondade kaudu vaid osaliselt ja ebakindlalt identifitseerida,
kuna {iikski nimekiri ei suuda ammendada teemasid, millega
kultuuriuuringud véivad tulevikus tegeleda” (Nelson et al. 1992: 1).
Samale jdreldusele voib jouda, kui vaadata kultuuriuuringuid rangelt
metodoloogilisest vaatepunktist, kuna seal rakendatakse pideva lae-
namisprotsessi kdigus mitmeid metodoloogilisi vaatepunkte seondu-
vatest distsipliinidest (sotsioloogia, kultuuriantropoloogia, literacy
studies”, meediauuringud, semiootika). Kultuuriuuringute ebastabiil-
ne distsiplinaarne pinnas peegeldub dhmases ja avatud metodoloo-
gias, mida voib kirjeldada brikolaaZi ning alkeemia terminites
(samas, 2). Seega ei ole voimalik kultuuriuuringuid ka spetsifiilise
metodoloogia kaudu méiératleda. Seetdttu valitseb laialt omaksvde-
tud seisukoht, et kultuuriuuringuid méaératlevaks jooneks on para-
doksaalselt nende méératlematus. Libisedes 4ra klassikaliste distsip-
liini defineerivate parameetrite alt, tunduvad kultuuriuuringud end
kirjeldavat pigem antidistsiplinaarse suhtumise voi interdistsipli-
naarsete piilidluste, mitte kuulumise kaudu juba tunnustatud teoree-
tilisse paradigmasse (samas, 2). Seega, vottes arvesse eelmainitud
probleemid — kas voime ikkagi rddkida kultuuriuuringutest distsi-
plinaarse identiteedi terminites voi peaksime konelema kultuuri-
uuringutest (vdhemasti Suurbritannia traditsioonis) pigem kui
koolkonnast ja mitte distsipliinist?

Paljude teiste seas on Tony Bennett arutlenud kultuuriuuringute
vastumeelsuse iile defineerida end distsipliinina:

Kultuuriuuringud on arenenud kriitilistes suhetes eelduste ja protseduu-
ridega eelnevatest, enam véljakujunenud distsipliinidest, mis on jaganud
selle probleeme [...] kultuuri ja iihiskonna vaheliste interaktsioonimustrite
uurimises. Tulemuseks on kalduvus kultuuriuuringute distsiplinaarse
staatuse kuulutamisest hoiduda. (Bennett 1998: 530)

Sarnaselt kinnitab Graeme Turner (1992: 640), et ,,olles vidhemalt
osaliselt ajendatud distsipliinide kritiikast, on kultuuriuuringud
distsipliiniks kujunemise suhtes torksad.”

* Distsipliin, mis tegeleb kirjaoskuse kriitilise uurimise ja hindamisega. Vt:
http://everydayliteracies.net/literacystudies.html. — TSlkija mérkus.



Kultuuriuuringute ja kultuurisemiootika piiril 71

Kultuurivuringuid — méératletakse  paradoksaalselt — globaalse
definitsiooni puudumise kaudu: ,,[...] ilmselt on vdimatu kokku
leppida kultuuriuuringute olemuslikus definitsioonis voi unikaalses
narratiivis” (Nelson et al. 1992: 3). Kuid ehk vdiksid kultuu-
riuuringud oma positsiooni luua lokaalsel tasandil, spetsiifilistes
mikro-sotsiokultuurilistes  kontekstides ad hoc metodoloogiat
kasutades? Nagu Nelson, Treichler ja Grossberg selgitavad:

Pidevalt enese mdistmiseks oma ajalugu kirjutades ja iimber kirjutades,
vastamisi uute viljakutsetega ennast luues ja taasluues, end uutes
situatsioonides timber kirjeldades, vanu eeldusi kdrvale heites ja omandades
uusi positsioone — on kultuuriuuringud alati kontekstuaalsed. (samas, 10)

Siiski tundub kultuurivuringute anti-distsiplinaarsus minevat vastu-
ollu selle kontekstuaalse akadeemilise institutsionaliseeritusega. See
on iiks paljudest kultuuriuuringute paradoksidest. Olgugi et kultuuri-
uuringuid motiveerib antagonistlik suhtumine akadeemiasse, peaksi-
me meeles pidama, et see suund leidis algusest peale koha institut-
sioonilises praktikas, akadeemilises epitsentris — Centre for Contem-
porary Culture Studies’ rajas Richard Hoggart Birminghamis 1964.
aastal. Sisemine pinge institutsioonilise tunnustuse otsingute ja ek-
lektilise metadistsipliini — mis oleks vabastatud rangest metodoloo-
gilisest sugupuust — loomise viljakutse vahel on siiani kultuuriuu-
ringute lahendamata dilemma. Nagu McEwan iitleb, pakub valdkon-
na akadeemiline institutsionaliseerimine kultuuriuuringutele nihta-
vuse iseseisva distsipliinina, ilma et sulgeks selle rangeks ja steriil-
seks lihemoodtmeliseks metodoloogiliseks raamistikuks. Nagu nais-
ja afroameerika uuringud, peavad kultuuriuuringud leidma enesele
avaliku moo6tme akadeemilise nidhtavuse kaudu, mis ei tdhenda
tingimata radikaalsuse ja antidistsiplinaarse vaimu kaotamist
(McEwan 2002: 435).

Vottes arvesse koike eelnevalt 6eldut, voime siiski vilja pakkuda
iildise definitsiooni, jargides Nelsonit, Treichlerit ja Grossbergi:

Kultuurivuringud on interdistsiplinaarne, transdistsiplinaarne ja monikord
kontradistsiplinaarne valdkond, mis tegutseb pinges haarata nii laialdast —
antropoloogilist — kui ka kitsamat — humanistlikku — kultuurikontseptsiooni.
(1992: 4)

IImselt on eelmainitud antidistsiplinaarne suhtumine kultuuriuurin-
gute voitlusliku, opositsioonilise, kriitilise ja poliitilise hoiaku tule-
museks. Koos Tony Bennetiga voib nentida, et kultuuriuuringute
tiheks eesmirgiks on uurida kultuurilisi praktikaid nende 14bipdimi-



72 Remo Gramigna

tuses voimusuhetega ja vdimusuhetes (Bennett 1993: 23). V&imu-
suhted on oluliseks momendiks kultuuriuuringute identiteedi
moistmisel. Jan Baetens arutleb samamoodi, et ,.kultuuriuuringute
‘droit de cité” ei leidu mdnes valdkonnale omases teoreetilises
viites,” pigem ,,selle kahes ’transversaalses’ omaduses: lihest kiiljest
poliitilises piihendumuses ja teisest kiiljest interdistsiplinaarsuses”
(Baetens 2005: 5 — kursiiv originaalis).

Siiski on mitmed kommentaatorid viidanud kultuuriuuringute
limbermdtestamise vajadusele. Niiteks pakub Tony Bennett vilja
kultuurivuringute mératlemiseks culture studies’i® uudse perspek-
tiivi loomise. Ldhtudes peamiselt Bruno Latouri toimija-vorgustiku
teooriast ning teadusuuringutest, teeb Bennett ettepaneku vaadelda,
kuidas kultuuri spetsiifilistes sotsiaalsetes asetustes teostatakse. Ta
tunnustab Latouri soovitust, mille jirgi ,tuleb sotsiaalset mdista kui
mitmekesiste elementide assambleerimist erinevate agentide t60
tulemusena” (Bennett 2007: 612). Bennett usub, et tema ldhenemine
on sarnane John Lawsi vaatepunktile, mis néeb ,sotsiaalset
tulemusena mitmesugustest tdlkeprotsessidest, mille kaudu erinevad
sotsiaalsuse materjali osakesed seatakse omavahelistesse suhetesse
inimeste ja asjade suhtevorgustike kontekstis” (samas). Siit ldheb
Bennett edasi, viites, et ka kultuuri voib mdista kui ,,tinglikku
agregaati igasugustest osakestest, mis vormitakse kestvateks
vorgustikeks, mille omavahelised interaktsioonid toodavad kultuuri
kui spetsiifilisi inimeste ja asjade korrastusi” (samas). Sellise véite
implikatsioonid eristavad Benneti culture studies’t traditsioonilistest
kultuuriuuringutest. Esimeseks eristuspunktiks on toimija-vorgus-
tiku teooriast mojutatud ldhenemise materialistlikkus kultuurilise
produktsiooni késitlemisel. Rohuasetus assamblaaZidele ning viisi-
dele, kuidas ,,0sakesed”, inim- ja mitte-inimtoimijad interaktsiooni
astuvad, annab tulemuseks materialistlikuma analiiiisi, mis v&imal-
dab luua ,kultuuri konstitueerimise mittetautoloogilise kirjelduse”
(samas).

Ka Scott Lash kinnitab, et kultuuriuuringutele on vajalik oma
peamiste teoreetiliste kategooriate (voim, hegemoonia, vastupanu)
timberformuleerimine ontoloogiliste ja epistemoloogiliste nihete
kaudu, mis voimaldaksid véimu probleemile liheneda teistsuguse

> Prantsuskeelne viljend, mis tihendab Gigus eksisteerida, Gigus olemas olla,
olemisoigustus. — Tolkija mérkus.

® Cultural studies on eesti keeles kultuuriuuringud, kuid méistel culture studies
véljakujunenud terminit, mis neid kahte eristaks, ei eksisteeri. Vahetegemiseks
jadb culture studies ingliskeelseks. — Tolkija mérkus.



Kultuuriuuringute ja kultuurisemiootika piiril 73

paradigma alusel. Lash peab eelkdige vajalikuks vdimu post-hege-
moonilist késitlust. 1970ndatel ldhenesid Briti kultuuriuuringud
voimu probleemile hegemoonia-paradigma vaatenurgast; voimu
kisitleti kui ,,domineerimist nii ndusoleku kui sunni kaudu” ning
»~domineerimist motestati ideoloogia vo6i diskursuse abil” (Lash
2007: 56). Lash viidab, et tuleb teostada paradigmavahetus diskur-
susel ja siimboolsusel pdohinevast hegemoonilisest korrast post-
hegemoonilisse korda, milles voimukésitlus muutub ontoloogiliseks.
Representatsioonilt kommunikatsioonile, normatiivsuselt faktilisu-
sele, epistemoloogiliselt tasandilt ontoloogilisele, voimult-millegi-
ile (power-over) sotsiaalsele viljale sisemise (power from within)
voimukdésitluse suunas (samas, 56).

Olles pidevas liikumises, on just muutus ja identiteet kaks pea-
mist probleemi, millele kultuuriuuringud enese séilitamiseks kes-
kenduma peavad. Olen vaadelnud mdningaid hiljutisi kultuuriuurin-
gute arengutrende ning saan niitid poorduda Briti kultuuriuuringute
moodustumise poole; pakun iiheskoos Lawrence Grossbergiga
alternatiivse narratiivi.

Koigepealt tunnistab Grossberg (1993: 22), et kui kultuuriuurin-
gud on avatud teoreetiline heitlus mdtestamaks aktiivseid dominee-
rimise ja allutamise korrastusi kultuuri loomisel, siis on ka tradit-
siooni piirid ise ebastabiilsed ja muutuvad. Lidhtudes sellest
eeldusest, otsib autor alternatiivset narratiivi Briti kultuuriuurin-
gutele, mis ,,on konstitueeritud rea vditluste kaudu teatud votme-
mdoistete iimber” (samas, 30). Grossbergi iimbermdtestav jutustus
ndeb kultuuriuuringuid ,.kui ajalooliselt artikuleeritud diskursiivset
formatsiooni, mis end pidevalt {imber defineerib” ning identifit-
seerib kaheksa teoreetilist ja poliitilist probleemistikku, mille iimber
see ,,s0da positsiooni iile” aset leidis: 1) epistemoloogia ja tdlgen-
dus; 2) determineeritus; 3) agentsus; 4) sotsiaalse formatsiooni
struktuur; 5) kultuurilise formatsiooni struktuur; 6) voim; 7)
kultuurilise voitluse spetsiifilisus; 8) modernsuse ajalooline vili
(samas, 31-32). Grossberg nditab, kuidas vastused neile kiisimustele
on ajas pidevalt muutunud, seega ei tohiks iihtegi neist votta
iseenesestmdoistetavana.

Grossberg toob samuti vélja viis ,,stabiilset vormi kultuuriuurin-
gute formatsioonis”: 1) (Hoggarti ja Williamsi) kirjanduslik huma-
nism; 2) varane eklektiline katse méadratleda dialektilist sotsioloogi-
at; 3) esimene toeliselt keskne seisukoht (kulturalism); 4) struk-
turaal-konjunktuurne positsioon; 5) postmodernistlik-konjunktuurne
positsioon (samas, 33). Need viis stabiilset vormi v&imaldavad



74 Remo Gramigna

Grossbergil kaardistada viisi, kuidas eelmainitud kaheksat teoree-
tilist probleemistikku on arutatud, raamistatud ja teoretiseeritud igas
staadiumis. Meie eesmirkide jaoks on eriti huvitav vaadata Gross-
bergi narratiivi teist staadiumi, mis kestab hilistest 1960ndatest
varaste 1970ndateni. Keskendun sellele arengustaadiumile kolmel
pohjusel. Esiteks, nagu Grossberg isegi tunnistab, libisetakse sellelt
perioodilt tihti pealiskaudselt iile (samas, 39). Teiseks pohjuseks on
kultuuriuuringute ja semiootika vaheline epistemoloogiline ldbiki-
mine, mis neil aastatel toimus. Kolmandaks on neil aastatel kultuuri-
uurijaid juhtinud keskendumine ideoloogiale.

Peakiisimuseks, mis sel ajal esitati, oli ,,kuidas inimesed tdidavad
tithimiku ebaadekvaatsete kollektiivsete representatsioonide ja eba-
tdiuslike isiklike tdhenduste vahel” (samas, 40). Selles staadiumis
Grossbergi poolt dialektiliseks intersubjektiivsuse teooriaks nimeta-
tud kultuurivuringud nihkusid varase staadiumi teoreetilisest
positsioonist (Hoggarti humanistlik ja kirjanduslik suund, mis asetas
kiisimuse komplekssete kultuuritekstide ja nende lugejate ,, kujutlus-
voimelise elu” suhete terminites) semiootilise vahendatuse ja
ideoloogia kui ,konsensusliku maailmavaate konstruktsiooni”
probleemideni. Nagu eelnevalt lithidalt 6eldud, toimus kultuuriuu-
ringute poordumine semiootika poole; Umberto Eco ja Roland
Barthes’i to6ode retseptsioon on siin oluline. Tdepoolest, nii Halli
kodeerimise-dekodeerimise mudel kui ka ,,semiootiline kultuuri-
teooria” ,,moodustavad vastupanuvdimaluse teoreetilise aluse”
(samas, 42). See on tdhtis ning kiesoleva analiilisiga vigagi
kokkukolav tihelepanek: see staadium tugevdas kultuuriuuringuid
semiootilise metodoloogiaga, mis pakkus iliolulise temaatika —
vastupanu. Vastupanu iiheskoos noorte subkultuuride uurimisega
moodustavad jirgmise arengustaadiumi (1970ndate keskpaik)
tuumteemad. Nagu Grossberg osutab, arenes teooria meedia-vastu-
panust vilja semiootilisest teooriast vastupanuvdimelistest dekodee-
rimispraktikatest (samas, 42).

Jargmises osas kaevun siigavamale kodeerimise-dekodeerimise
teooriasse ja selle suhetesse vastupanusse; poordun arutlema kultuu-
risemiootika iile, erilise tdhelepanuga Tartu—Moskva koolkonnale.

Kultuurisemiootika

Keskendume koigepealt komplekssele mdistele, mis on nii kultuuri-
uuringute kui kultuurisemiootika keskmes — kultuurile.



Kultuuriuuringute ja kultuurisemiootika piiril 75

Nagu Agar iitleb, on kultuur defineerimiseks iiks #hmasemaid ja
keerulisemaid mdisteid, kui just uurija ei ldhene analiiiitilisest
vaatepunktist, mis rShutab termini suhtelist iseloomu:

Nagu tdlge, on ka kultuur suhteline. [...] Nagu tdlke puhulgi, ei saa rddkida
X kultuurist, titlemata X-i kultuur Y-i jaoks. Mil iganes kuuleme terminit
kultuur, peame kiisima: kelle ja kelle jaoks? (2006: 5, kursiiv originaalis)

Siin on tegemist ka uurijapositsiooni kiisimusega, eriti selle
eksplitsiitsusega. Kuna — nagu ndgime — kultuur on alati suhteline,
siis on uurijapositsiooni eksplitseerimine hidavajalik. See oli selge
juba Tartu—Moskva semiootikakoolkonnale:

Semiootilis-tiipoloogilistes uurimustes on ,kultuuri” mdiste algmdisteks.
Seejuures tuleb eristada ldhenemist kultuurile tema enda vaatepunktist vdi
teda kirjeldava teadusliku metasiisteemi koostamise vaatepunktist.
(Kultuurisemiootika teesid 1998: 61)

Vaieldamatult on kultuuriuuringute algusaastate iiheks suuremaks
saavutuseks kultuuri mdiste iimbermdtestus: mitte ainult korgkul-
tuuri, vaid igasuguse kultuurilise produktsiooni, sh massi- ja popu-
laarkultuuri, tunnustamine. Lisaks, kultuuriuuringute arusaam
kultuurist ldhtub alt iiles, see tihendab vihemuste, marginaliseeritud
tihiskonnaklasside, subkultuuride, noorsookultuuride jne vaatepunk-
tist. Tuletan niiid meelde Schonle ja Shine’i lithida kultuuridefi-
nitsiooni, mis on visandatud, et iihendada kultuuriuuringud ja (J.
Lotmani kujundatud) kultuurisemiootika viljakasse dialoogi.
Autorid ndevad kultuuri Kui:

Diskursuste kimpu, mis samaaegselt vOimaldab ja piirab teatud tiitipi
tdhendusi, identiteete ja kditumist, mitte kui eluviisi, mis tuleneks kindlast
rahvuslikust vaimust. Kultuur kiill sisaldab kérgkultuuri, kuid ei ole sellega
piiratud. (Schonle, Shine 2006: 9)

Seega lihenduvad mdlemad distsipliinid iihise valdkonna kontseptu-
aliseerimisel, milleks on ,laiaulatuslik kultuurimdiste” (Schonle
2002: 429). See viide on kiill korrektne, ent paremaks siinse artikli
objekt-distsipliinide vordlevaks analiilisiks peaksime vGtma arvesse
ka kultuurisemiootika uurimisobjekti, millest ldhtub selle enese
kultuuridefinitsioon.

Mis siis on kultuurisemiootika uurimisobjektiks? Tuues vilja ka
ajaperioodi, milles kultuurisemiootika distsipliinina vormus, viitame
Peeter Toropile (1999), kelle jirgi oli 1973. aasta see, mil ilmusid



76 Remo Gramigna

kultuurisemiootika jaoks mirgilised tekstid. J. Lotmani, B. A. Us-
penski, V. V . Ivanovi, A. M. Pjatigorski ja V. N. Toporovi mdju-
kates ,,Kultuurisemiootika teesides” defineeriti kultuurisemiootika
uurimisobjekt kui maérgisiisteemide funktsionaalne korrelatsioon
(1998: 61).

See printsiip kétkeb endas arusaama, et kultuur koosneb omava-
hel suhestatud mérgisiisteemidest. Kultuurisemiootika peamiseks
tilesandeks on kirjeldada ja selgitada viise, kuidas need mérgisiis-
teemid iiksteisega seostuvad. Eelnevast tuleneb teine eeldus, nimelt,
et oluliseks osutub uurida hierarhiaid, milles kultuurikeeled saavad
korrastatud (kultuur kui ,,semiootiliste siisteemide hierarhia” (samas,
65)). Jirgmine fundamentaalne arusaam, mis périneb Tartu—Moskva
traditsioonist, on eristus ,,primaarsete ja sekundaarsete modellee-
rivate siisteemide” vahel (Lotman 1977) — printsiip, mis on
akadeemilistes debattides pohjustanud mitmeid vastasseise (Sebeok
1991). Tartu—Moskva koolkonna jaoks on loomulik keel primaarne
ning sellele ehituvad voi seda kasutavad materjalina teised,
sekundaarsed, keeled (kirjelduskeeled — kunstikeel, kultuurikeeled
nagu miitoloogia, religioon, kditumisnormid jne) (Torop 1999: 10).

Kultuurisemiootika pakub oma hilisemas arengujirgus vilja
mojuka ja vOimeka ldhenemise kultuuri holistlikuks uurimiseks.
Alustades eeldusest, et ei eksisteeri tihtset kultuuriteooriat, saab kii-
simuseks, kas kultuurisemiootika v&ib olla selleks metodoloogili-
seks liimiks, mis hoiab koos kultuuriga tegelevaid distsipliine.

Juri Lotmani (2005) semiosfddri mudel osutub kultuuri uurimi-
seks kiillalt pohjalikuks, kuna votab arvesse siisteemi diinaamilisust,
holistlikku vaatepunkti, kultuuriliste piiride olemasolu ja pidevat
piire iiletavat tdlkeprotsessi. Semiosfiédr on kultuurisemiootika raa-
mistikus see koht, kus metodoloogia ja ontoloogia iihinevad, kuna
see on iiheaegselt nii ,,objekt kui ka metamdiste” (Torop 2005: 159).
Nagu Peeter Torop rohutab, suudab kultuurisemiootika sillutada
teed kultuuri uurivate distsipliinide komplementaarsusele, litkumist
tildise kultuuriuurimise loomisele ja metodoloogilise arusaamise
poole (samas). Paljud teadlased on keskendunud J. Lotmani semio-
sfddri kontseptsioonile sisemiselt omasele interdistsiplinaarsusele.
Teiste seas tunnustavad selle 1ihenemise mdju kultuuriuuringutele
Schonle ja Shine:

Lotmani semiosfddri mdiste [...] on tugeva interdistsiplinaarse kallakuga.
See iiletab strukturalismist iile jidnud binaarsed kategooriad [...] ja pakub
pdhistava pinna kultuuriuuringute lokaalsetele uurimustele [...]. Semiosfairi
organitsistlik metafoor ei essentsialiseeri diskursust, vaid taastab selle



Kultuuriuuringute ja kultuurisemiootika piiril 77

Ioppematule elule ja jdtkuvale ainevahetusele, mida diskursused maailma
heidetult teostavad. (Schonle, Shine 2006: 7)

Lisaks on kultuuriuuringutes véimalik viljakalt kasutada teisi Juri
Lotmani kultuurisemiootika pdhikontseptsioone. Ndiiteks tsentri ja
perifeeria vaheliste suhete uurimine haakub kenasti piirialade
analiitisiga kultuuriuuringutes (samas, 27). Nagu jdrgnevas ndeme,
mingib see probleem tihtsat rolli eriti subkultuuriliste praktikate
uurimises ja semiootiliste voimuvéljenduste analiiiisis. Siiani oleme
arutlenud kultuuriuuringute ja -semiootika teoreetiliste vordlusmo-
mentide {ile. Jdrgmises osas esitan praktilise analiitisi, mille
eesmirgiks on tuua vilja kahe vaatepunkti lihenemised iihes
juhtumianaliiiisis. Selleks uurin ldhemalt kultuuritokestust.

Kultuuritokestus: ajalugu ja terminoloogia

Selle peatiiki eesmérgiks on analiilisida kultuuritdkestust 1ihtuvalt
kahest teoreetilisest vaatepunktist — kultuuriuuringud ja kultuurise-
miootika. Kodigepealt teen sissejuhatuse uurimisobjekti. Teiseks
kisitlen seda kultuuriuuringute ning kolmandaks kultuurisemiootika
vaatepunktist.

Alustame niisiis kultuuritdkestuse lithikese ajaloo ja méidratlu-
sega. 1999. aastal maédratles Kanada ajakirjanik Naomi Klein
kultuuritokestuse kui ,reklaami parodeeriva ning reklaamtahvleid
kaaperdava praktika, mille eesmirgiks on viimaste sdnumi
radikaalne muutmine” (Klein 2000: 280). Kleini raamatu ,,No Logo”
suure edu tagajéirjel muutus véljend kultuuritokestus populaarseks
ning hakkas tdhistama uut tiilipi antikonsumeristlikku aktivismi.
Kuid selle esimene uurimus tuleb juba 1993. aastast, mil Mark Dery
avaldas raamatu pealkirjaga ,,Culture Jamming: Hacking, Slashing
and Sniping in the Empire of Signs”, kus ta kirjutab:

[kultuuritdkestajad] laevad signaali miiraga [...] julgustades idiosiink-
raatilisi, ettekavatsematuid tdlgendusi. Sissetungijatele vahele segades
sisestavad nad reklaamidesse, uudistesaadetesse ja teistesse meedia
artefaktidesse O0nestavaid tidhendusi; samaaegselt nad ka dekodeerivad
neid, muutes nende vorgutuse vdoimetuks. (Dery 1993: 5)

Moiste kultuuritokestus viitas algselt eetrisignaalidesse ja raadiosi-
desse sekkumise tehnikale. Amatdor-raadiooperaatorite Zargoonis
viitas mdiste tokestus ebaseaduslikule sekkumise praktikale
raadioeetri kanalite signaalidesse personaalsete sOnumitega, mis



78 Remo Gramigna

aeg-ajalt olid ebasiindsad, kuid mis siiski genereerisid protesti status
quo vastu (Dery 1993; Baines 2001: 14).

Uldiselt ollakse arvamusel, et mdiste kultuuritokestus vermis
esmakordselt 1984. aastal audio-kollaaZi ansambel Negativeland,
kuhu kuulusid Ameerika kunstnikud ja vembumehed, kes
1980ndatel rakendasid muusikakeelele kleebi-ja-16ika-tehnikaid,
loomaks originaalseid viise reklaamikdllide dekonstruktsiooni ja
assambleerimise kaudu (Dery 1993). Pohimatteliselt kasutasid nad
oma lugude loomiseks 1dike teistest saadaolevatest helimaterjalidest.
Uks ansambli endine liige viitis, et ,,oskuslikult timbertoodeldud
reklaamtahvel [...] juhib avaliku vaataja algse Kkorporatiivse
strateegia iile motlemisele” (Klein 2000: 281).

Kultuuritdkestus hdlmab laia tehnikateringi, mis ko&ik on
suunatud ,,briandiidentiteedi voi reklaami omastamisele 6Onestavatel
ja tihti poliitilistel eesmérkidel” (Carducci 2006: 117). See on
mitmekiilgne nihtus, milles sisalduvad eripalgelised siimbolite ja
tahenduste O0nestusvormid, ,lai rekodeerimise, kaaperdamise,
subvertising’u, un-cooling’u, demiitiseerimise ja kultuurisfairi
tagasindudmise sonavara” (Baines 2001: 14). Samamoodi kirjeldab
Mark Dery (1993: 5) kultuuritokestust kui ,.elastset kategooriat”,
mis kétkeb endas mitmesuguseid subkultuurilisi praktikaid. Nagu
Graham Meikle tiheldab, ,,rakendavad kultuuritokestajad tehnikaid,
mis on praeguseks muutunud juba omaseks postmodernsele
esteetikale: omastamine (appropriation), kollaaz, irooniline timber-
pooramine ja vastandamine” (Meikle 2002: 131). Kultuuritdkestuse
aktivistide tegevuse niideteks on San Franciscos pohinev Billboard
Liberation Front ning Adbusters, eestlase Kalle Lasni asutatud
Kanada kultuuritdkestajate peakorter. Lasn (2005: 12) méératleb
kultuuritkestust jirgnevalt:

Meie iilemaailmsesse iseorganiseeruvasse vorgustikku kuuluvad meedia-
aktivistid, kes tahavad olla jdrgevate aastakiimnete kdige mdjukama
ithiskondliku liikumise 166giriihmaks globaalsel rindel. Meie eesmérgiks on
liia koikuma olemasolevad vdimustruktuurid ja luua aluskorraldus
uuelaadsele eluviisile 21. sajandil. [..] Eelkdige muudab [kultuuri
tokestamine] meie suhteid massimeediaga ning seda, kuidas iihiskonnas
produtseeritakse tdhendust.

Kultuuritokestuse juuri otsitakse enamasti Prantsuse situatsionistide
litkkumisest ning viimaste mdju on ka kultuuritdkestajad ise kindlalt
tunnustanud. Eriti toetuvad viimased situatsionistide poolt kasutatud
détournement’i tehnikale. Mdiste tuleneb prantsuse keelest ning
tdhendab otseselt korvalekallet, diversiooni, iimbersuunamist, moo-



Kultuuriuuringute ja kultuurisemiootika piiril 79

nutust. Nagu situatsionistide liikumise juht ,,Détournement’i
kasutusjuhendis” kirjutas:

Igasuguseid elemente, olgu nad vdetud kust tahes, saab kasutada uute
kombinatsioonide loomiseks. [...] Kahe iseseisva viljenduse teineteisesse
sekkumine iiletab algsed elemendid ning toodab suurema tShususega
siinteetilise korrastatuse. (Debord, Wolman 1956)

Détournement’i minguline taktika on odigupoolest juba ammune
tehnika, mida kasutasid néiteks eelmise sajandi avangardkunstnikud.
Nagu Lasn (2005: 104) viitab: ,,Détournement, iimberpddramine,
tdhendas vaateminguliste kujundite, keskkondade, miljodde ja
siindmuste iimberkanaliseerimist sellisel viisil, et nende tdhendus
poorduks pahupidi voi tithistuks ning muutuks seeldbi uuesti
inimeste endi omaks.”

Eelmises 10igus mainitud détournement’i miiratlused on iisna
laialivalguvad — voib niiteks kiisida, mille poolest erineb Debord’i
détournement teistest defamiliarisatsiooni vormidest, niiteks vormi-
koolkonna kummastusest.” On kasulik mirkida, et Debord ise eristas
kahte détournement’i tiilipi, nimelt ,,vdike (minor) détournement™ ja
»petlik (deceptive) détournement”. Ta kirjeldab esimest kui
iseenesest tihtsusetu elemendi détournement’i, mis asetab elemendi
uude konteksti, millest see ammutab kogu oma tihenduse (Debord,
Wolman 1956). Petlik détournement on seevastu juba tdhtsa/tdhen-
dusliku elemendi détournement, mille kaudu antakse sellele
elemendile teistsugune ulatus (samas). Uks ei vilista siin teist —
molemad tiitibid toimivad kisikées.

Olles visandanud kultuuritokestuse {iildise kirjelduse, p6ordun
niitid 1&hema analiiiisi poole.

Vastupanupaik. Kultuuritokestus ja kultuurivuringud

Kultuuritokestusele voib ldheneda mitmest vaatepunktist. Psiihho-
loogilisest vaatepunktist etendab ténapédevane postmodernne tarbija
»reklaamiviltimise strateegiaid, mis aitavad sdilitada teatud suve-
rddnsusemidra tema psiiiihilises ruumis” ja véltida tarbijakultuuri
reklaamikiillust (Rumbo 2002: 128). Sotsioloogilisest perspektiivist

7 Nende tehnikate vordluse leiab Audrey Wattersi tekstist ,,Defamiliarization:
Shklovsky, Brecht, Debord” (2002). Saadaval:
http://audreywatters.com/defamiliarization.pdf.



80 Remo Gramigna

seostub kultuuritdkestus ,,ekspressivistliku poorde” traditsiooniga
ning ,,autentsuse otsingutega” (Carducci 2006). Meediauuringute
moistetes voib kultuuritdkestuses ndha ,,semiootilise sonakuulma-
tuse” deklareerimist taktikalise ja uue meedia abil, mis niivad
ithenduvat ,hikkerieetose” (Himanen 2001) omandamises iildise
modus operandi’na.

Selles t60s kasutan kahte teoreetilist ldhenemist — kultuuri-
uuringuid ja semiootikat —, et mdtestada kultuuritdkestuse aluseks
olevat filosoofiat ja praktikat. Nagu jirgnevalt ndeme, kirjeldavad
kultuurivuringud kultuuritokestust kui praktikat, ,,mikropoliitilist
vastupanuvormi”, mis iiritab ,tarbijatihiskonna hegemoonset korda
destabiliseerida” (Worth, Kuhling 2004: 32); semiootika aga kaevub
stigavale retoorilisse mehhanismi, mis vdimaldab tokestajatel rek-
laamimiiiidi tdhendust ddnestada. Esimene rShutab hegemoonia ja
kontra-hegemoonia rolli. Tuleks réhutada veel iiht olulist punkti,
kuigi meil ei ole voimalik sellel pikemalt peatuda. Nimelt pédrandit,
mille kontra-hegemoonsed diskursused on saanud Michel Foucault’
teooriast, ja olulist rolli, mida méngib ,,allutatud teadmiste tilestdus”
(Foucault 1980: 81). Teisisonu juhtis ta tdhelepanu ,,madala
staatusega teadmiste” (samas, 82) olulisusele stagneerunud status
quo troonilt tdukamisel.

Teiselt poolt, semiootika on peamiselt huvitatud (1) tokestamise
aluseks oleva kommunikatiivse mehhanismi deSifreerimisest; (2)
kultuuri mdistmisest tekstina; (3) reklaami ja kultuuritdkestuse kir-
jeldamisest autokommunikatiivse ja reflektiivse protsessina. Nagu
eelnevalt mainitud, on kultuuritokestus lisna elastne kategooria, mit-
mekesine ja mitmehiilne. Kitsendan oma analiiiisiobjekti, kesken-
dudes kultuuritdkestuse konkreetsele vormile, subvertising’ule, mis
on mddratletud kui ,antireklaamide tootmine ja levitamine, mis
juhivad korvale Madison Avenue katsed suunata tarbija tihelepanu
teatud suunas” (Dery 1993: 6). Teisisonu, keskendun peamiselt
viisidele, kuidas tOkestajad manipuleerivad, moondavad ja taas-
loovad reklaamtahvleid ning reklaame/logosid.

Vastupanu mdiste ning kiisimus noorte- ja subkultuuride kohta
on kultuuriuuringute ajaloos ménginud olulist rolli. Mitu mdjukat
todd on teoretiseerinud noortekultuuride uurimise iilima téhtsuse
ile: ,Resistance through Rituals” (Hall, Jefferson 1976) ja
»Subculture” (Hebdige 1979) on selles valdkonnas maamérkideks.

Dick Hebdige rohutas eriti brikolaaZi mdistet. Ta arutles, et
objektid, mis juba kannavad settinud siimbolilisi tdhendusi, saavad
timbertdihendustatud uues kontekstis seoses teiste artefaktidega. See
viitab, et brikolaaz on vdimeline timber korraldama ja taaskon-



Kultuuriuuringute ja kultuurisemiootika piiril 81

tekstualiseerima objekte, loomaks uusi tdhendusi (Clarke 1976).
Hebdige kirjutab:

Tarbekaupu v&ib nende algsete tootjagruppide poolt argielus siimboliliselt
»taasomastada” ning varustada implitsiitselt vastandlike tidhendustega.
Stimbioos, milles ideoloogia ja sotsiaalne kord, tootmine ja taastootmine
ithendatud on, ei ole fikseeritud ega garanteeritud. Selle voib lahti kangu-
tada. Koostoimimist v8ib murendada, vaidlustada, tagasi liikata — ja vastu-
panu domineerivatele gruppidele ei ole alati vdimalik lihtsalt eirata voi
automaatselt inkorporeerida. (Hebdige 1979 [2003]: 16-17)

Kultuurivuringute teoreetikud kirjeldasid seega subkultuuride loo-
mingulist, ekspressiivset ja siimbolilist td6d vastupanuvormina. Sel-
lesse mdistesse on kitketud hegemoonia mdistmine siimbolilise
dominatsioonina. Seda mdttejoont jdrgides voib argumenteerida, et
kultuuritdkestus ja subvertising viljendavad kultuuri tarbekaubas-
tamise vastu kiivat radikaalset tungi. Kultuuritdkestust voib tdlgen-
dada kui kontra-hegemoonset igapdevapraktikat, mis vaidlustab
konsumerismi hegemoonse domineerimise.

Jargmise teoreetilise raamistiku vdib leida Umberto Eco varajas-
test seisukohtadest. Ulaltsiteeritud artiklis tihendab Mark Dery
kultuuritdkestuse nihtuse Eco késitletud ,,semioloogilise geriljaso-
jaga”, mille kohta Eco kirjutab, et kui sGnumi vastuvétjale kuulub
vabadus lugeda sOnumit teistsugusel viisil, siis tuleb

valgustada kuulajaskonda, et ta hakkaks kontrollima sénumit ja selle
erinevaid tdlgendusvdimalusi. [...] Ldbi Tehnoloogilise Kommunikatsiooni
maailma marsiksid siis kommunikatsiooni sissisalgad, kes teeksid
passiivsest vastuvotust uuesti kriitilise. (Eco 1997: 199-201)

Kaalul oleva probleemi vodib sdnastada jiargnevalt. Jillegi tuleb
rohutada publiku opositsioonilist hoiakut: publik keeldub passiivsest
positsioonist kommunikatsioonis, haarates tdlgendamise ja tihen-
duste taasloomise aktiivse rolli. Deryl on seega oigus, viites
kultuuritdkestuse sarnanevat Eco kirjeldatud semiootilise geriljaga.

Edasi voib tdmmata tugeva iihisjoone kultuuritdkestuse ja
vihemalt kahe prominentse dpetlase — John Fiske ja Stuart Halli —
vahel. Tdpsustan seda viidet allpool.

Oma kuulsas raamatus ,,Television Culture” (1987) formuleeris
John Fiske semiootilise demokraatia mdiste, kujutamaks protsessi,
milles publik voitleb massimeedia vOimu vastu kultuuriliste
stimbolite rekodeerimise kaudu. Nagu Sonya K. Katyal (2006: 490)
kirjutab: ,,Semiootilises demokraatias vdivad indiviidid saada nii



82 Remo Gramigna

tootjateks kui ka loojateks, olles vdimelised taaskirjutama ja
rekodeerima eksisteerivaid representatsioone ning selle kaudu
laiendama meie rahvuse rikast kultuurilist kangast.”

Fiske keskendus peamiselt televisioonikultuurile. Siiski vdib
sama paradigmat laiendada tdnapédevasele koikjaloleva ja sissetun-
giva uue meedia situatsioonile. Lisaks, uus meedia ja internet pigem
tugevdasid indiviidide vdimalust ,,vastu rdfkida” ja vabastada end
pelkade pealtvaatajate passiivsest rollist. Kultuuritdkestajad ja akti-
vistid iildiselt tunnevad ja kasutavad osavalt 4ra uue meedia maas-
tikul saadaval olevat interaktiivsust, loomaks tehnoloogilise sona-
kuulmatuse taktikaid, mille eesmérgiks on meediatootjate diskur-
siivse autoriteedi lagundamine.

Stuart Hall (1980) t6i vilja kolm hiipoteetilist positsiooni, millelt
massimeedia (ja eriti televisiooni) diskursusi voib tdlgendada.
Esimeseks on ,,dominantne-hegemoonne positsioon”, milles lugeja
,,dekodeerib sonumit koodi alusel, milles sénum on loodud” (Hall
2001 [1980]: 174). See on ideaaltiitipiline juhtum, kus tarbija/lu-
geja/vaataja jagab ja tunnustab eelistatud lugemist. Teist positsiooni
nimetab Hall ,ldbirdédgitud koodiks”, milles lugeja ,tunnistab
eelistatud lugemist, kuid mdnikord paneb vastu ja modifitseerib seda
viisil, mis peegeldab tema enda positsiooni, kogemusi ja huvisid.”®
Kolmas v&imalus on ,,opositsiooniline v&i kontra-hegemoonne*
lugemine. Siin saadakse dominantsest koodist ja eelistatud lugemi-
sest aru, kuid lugeja liikkab need tagasi. Hall kirjutab: ,Ta
detotaliseerib eelistatud koodis sGnumi, et retotaliseerida sonum
mingis alternatiivses raamistikus” (samas, 175). Sarnase terminina
161 Eco ,korvalekalduva dekodeerimise”, kirjeldamaks olukorda,
milles ,teksti dekodeeritakse teistsuguse koodi alusel kui on
kasutatud selle kodeerimiseks.”™ Ka sel juhul toimub mdistmine
saatja kodeerimismodaalsuste kohaselt. Kuid kui vastuvdtja
vidrtustesiisteem lahkneb saatjale omistatust vdi vastandub sellele,
voidakse viimase tihendusi enese jérgi viddnata (Manetti 1992: 62).

Seni 6eldu valguses voib kultuuritdkestust analiitisida reklaami-
sOnumite nii opositsioonilise, kontra-hegemoonse lugemisena kui ka
kdrvalekalduva dekodeerimisena.

8 Daniel Chandler: Semiotics for beginners.

http://www .aber.ac.uk/media/Documents/S4B/semiotic.html.
¥ Samas.



Kultuuriuuringute ja kultuurisemiootika piiril 83
(Kultuuri)semiootiline vaade subvertising’ule

Jirgnevalt joonistan vilja kolm erinevat ldhenemist kultuurits-
kestusele, kasutades iildsemiootilist teooriat ja kultuurisemiootikat.

Mirkidel on vdime valetada. Nagu Eco viitab, on semiootika
distsipliin, mis uurib kdike, mida saab kasutada valetamiseks (Eco
2002: 17). Kui mirgid valetavad, on ka vastupidine tdene: nad
voivad ka tott rddkida. See vdide on aluseks kultuuritdkestajate filo-
soofiale. Uheks kultuuritokestajate peamiseks eesmérgiks on valgus-
tada brindiidentiteetide ,,tumedat poolt”. Vorreldes reklaamidesse
kitketud manipulatiivse diskursusega saavad subvertisement’id tde-
paikadeks. Laenates Douglas B. Holti vermitud viljendit, vdib
oelda, et kultuuritokestus on ,,brindi kattekihtide mahakoorimine”,
see tdhendab ,korporatsioonide kulissidetaguse tegevuse” paljasta-
mine (Holt 2002: 86). Kultuuritokestajad paljastavad brindiidenti-
teetide ,,tumeda poole”, nédidates kdike seda, mis on peidetud autent-
suse fassaadi taha — ekspluateerimine, kasu, ebaautentsus, pettus ja
propaganda. Seega, korporatsioonid toodavad maskeerivaid mdrke,
mille eesmirgiks on nende ideoloogilise sonumi varjamine. Tokes-
tajad liiguvad vastupidises suunas, paljastades miindi teise kiilje.
Nagu Guy Debord (2005: 113) kirjutas: ,,Détournement taasra-
dikaliseerib eelnevad kriitilised jdreldused, mis on kangestatud
lugupeetud tddedeks ning seekaudu muudetud valedeks.”

Niinimetatud pilareklaamide (spoof ads) — subvertising’u tehni-
kaid kasutades rekodeeritud reklaamid — eesmirgiks on paljastada
hegemoonsesse korporatsioonide diskursusesse kitketud varjatud
pettus. Pilareklaamid siilitavad algse reklaamteksti maatriksi ja
visuaalsete elementide tuuma. Just nimelt juba tuttavate/ndhtud
elementide kohalolu ja tsitaatidele viitamine toob esile lugeja vastu-
kultuurilise originaalteksti tdlgenduse. Seega on vdimalik tdkestatud
tekstide fundamentaalse omadusena avastada ja identifitseerida
formaalne sarnasus vastu-sonumi (pilareklaamid, d6nestatud reklaa-
mid) ja algsonumi (reklaam) vahel. Kdnealune semiootiline mehha-
nism, mis toodab paroodiaefekti, on seega tsiteerimine. Mdned
visuaalsed elemendid jddvad samaks, samal ajal kui teised muutuvad
ja saavad re-semiotiseeritud ning kinnitatud uude, antagonistlikusse
tadhendusse. Kordused saavad semiootilise détournement’i vahen-
diks. Korporatiivsed brindilogod muutuvad tiihjadeks tdhistajateks.
Laenan selle viljendi Ernesto Laclault, kes kirjutab:

Tiihi tdhistaja saab [...] esile kerkida iiksnes siis, kui tdhistamises kui
sellises eksisteerib struktuuriline vd&imatus, ning iiksnes siis, kui see



84 Remo Gramigna

voimatus saab ennast tdhistada mirgistruktuuri katkestusena (6dnestusena,
moonutusena jne). Teisisdnu, tdhistamise piirid saavad ennast kuulutada
iiksnes selle teostamise vdimatusena, mis nendes piirides asub. (Laclau
1996: 37)

Seega, kuna teatud tdhistamissiisteemi piire ei ole vdimalik téhistada
— kui oleks, kuuluksid piirid juba siisteemi enesesse —, on ainus voi-
malus probleemi lahendamiseks ,,ndidata neid endid (piire) kui
tdhistamisprotsessi katkestust vOi kokkuvarisemist” (samas, 37 —
kursiiv originaalis). Kultuuritdkestus moistetuna semiootilise korpo-
ratiivsete brindilogode détournement’ina mingib just nimelt reklaa-
midiskursuste tiihjusel, katkestades kommunikatsioonivoolu ja
niidates tdhistamise piire.

Oigupoolest pdhineb kultuuritdkestuse visuaal-retooriline taktika
puhtalt semiootikal. Nagu Dery arutleb:

See ei tdhenda, et kdik tdkestajad [...] tuletavad teadlikult oma ideid
semiootikast voi et nad isegi tunneksid seda, vaid et nende ad hoc
ladhenemine kultuurianaliitisile seostub paljuski semiootiku katsetega
lugeda ridade vahelt” tekstist, milleks on kultuur. (Dery 1993: 8)

See viide langeb kokku monede kultuurisemiootika pohialustega —
tekstuaalsuse printsiibiga kultuuris, kultuuri kui tekstiga, teksti kui
tekstuaalsusega ja teksti kui protsessuaalsusega.

Siin peab tegema veel teise tdhelepaneku. Kas kultuuritdkestus
kui ,.tegevus, mis suunatud vastukaaluks pidevale, rekombinantsele
kapitalistlikult koormatud — ja massimeedia kaudu ettesoodetud —
sonumitetulvale” (Handelman 1999: 399) on tdielikult efektiivne?
Sellele kiisimusele vastamiseks peame tihele panema, et kultuuritd-
kestust kui vastupanupraktikat hdivatakse tihti suurte korporatsioo-
nide poolt. Nagu Andrew Potter ja Joseph Heath mirgivad: ,,seda
tiitipi  kultuuriline méss, nagu néitlikustatud Adbustersi ajakirja
poolt, ei ole siisteemile ohtlik, see ongi siisteem” (Potter, Heath
2004 - Kkursiiv originaalis).10 Kultuurisemiootika pakub sellise
diinaamika selgitamiseks vdimsat tooriista — autokommunikatsiooni
(Lotman 1990: 20) mdistet. Nagu Andreas Schonle (2002: 429) {it-
leb: ,,Subjektid tegutsevad oma autonoomiapiiiidluse pohjal, pannes
diskursusi {iiksteise vastu méngu, salvestades neid autokom-
munikatiivses aktis, mis genereerib selles protsessis uudsust.”

!9 The Rebel Sell. Presentation as part of the University of Toronto Bookstore’s
Reading Series, 13 October 2004 at Innis Town Hall, by Andrew Potter and
Joseph Heath. http://www.goodreads.ca/rebelsell/



Kultuuriuuringute ja kultuurisemiootika piiril 85

Pohimétteliselt voib kultuuritdkestust ja samamoodi ka turundust
mdista autokommunikatiivsete protsessidena, eneseleviitava kom-
munikatsiooni juhtumina, milles korporatsioonid kinnitavad oma
identiteete, kujundeid ja kultuure. See on justkui pidev kultuuriline
ring, milles molemad teisele vastu panevad ja teiselt laenavad,
mirgiimpeeriumist pddsemata. See niib tasakaalukam ja Giglasem
vaade, kuna kujutab kultuuritGkestust haaravat protsessi, milles see
jadb ,lukustatuks igavesse vastandite tantsu, mitte ei kaitse
ekspressiivset mitmekesisust” (Katyal 2006: 497).

Kokkuvotteks

Kuigi teadlik oma liihidusest ja ebapiisavusest, pakkus see t60
viikese panuse kultuurisemiootika ja kultuuriuuringute vordlevasse
uurimisse. Lisaks sai puudutatud mitut olulist teemat.

Artikli esimene osa pakkus kahe distsipliini teoreetilise vordluse.
Vordluse kdigus uurisin distsiplinaarse identiteedi probleeme: kul-
tuurivuringud selgusid olevat distsiplinaarsele maératlusele vigagi
vastuseisvad. On ilmselge, et semiootilise metodoloogia laenamine
on kultuurivuringuid tugevdanud just vastupanu, ideoloogia ja
voimu kisitlemisel. Seda viljakat distsipliinidevahelist kohtumist
saame kasutada kultuuritdkestuse uurimisel — kultuuritdkestust vdib
késitleda mitmel analiilisitasandil. Nagu eelnev artikkel piiiidis
nididata, voib kultuuritdkestust kui uurimisobjekti modelleerida eri-
nevate teoreetiliste vaatepunktide kaudu. Uhest kiiljest négime kul-
tuurivuringute kalduvust kujutada seda kui mikro-vastupanu prakti-
kat, mis méngib individuaalsuse ja subjektsuse tasandil kontra-hege-
moonilist rolli. Teisest kiiljest on semiootilise teooria abil vdimalik
seletada kultuuritdkestuse praktikatesse kétketud retoorilisi mehha-
nisme. Veelgi enam, kaasates Lotmani autokommunikatsiooni
mdoiste, voime kultuuritdkestust vaadata kui iihte poolust pidevas
vastupanu, assimileerimise ja omastamise vahelises diinaamikas.

Kui kultuurivuringud ongi leidnud kultuurisemiootika niol kind-
la teoreetilise aluse — eriti selle néol, mida Grossberg nimetab dia-
lektilise sotsioloogia staadiumiks —, ei tihenda see vaid iihesuunalist
kommunikatsiooni. Vastupidi, kultuurisemiootika peaks kultuuriuu-
ringutelt omandama keskendatuse tegelikele praktikatele, mida
teostavad mirgisiisteemide kasutajad. Keskendatus mirgisiisteemide
vahelistele suhetele peaks kaasama ka keerukad viisid, kuidas
tolgendajad neid siisteeme kasutavad, ning millised on selle kasu-



86 Remo Gramigna

tuse pragmaatilised tagajirjed. Nagu kultuuritdkestuse analiilis ning
subvertising’u praktikad on ndidanud, kiituvad antud kultuuri
tdlgendajad viisidel, mis vOimaldab neil omastada rahvusvaheliste
korporatsioonide logosid ja brdnde, nendega manipuleerida, et
voidelda nende ulatusliku kohalolu ja véimu vastu. Kultuuritokestus
on just nimelt iiks selline mérkide kasutamise viis.

Kirjandus

Agar, Michael 2006. Culture: can you take it anywhere? International
Journal of Qualitative Methods 5(2): 1-12.

Baetens, Jan 2005. Cultural Studies after Cultural Studies. Cultural
Studies 19(1): 1-13.

Baines, Paul 2001. A pie in the face: Culture jammers re-code, hijack,
subvert, un-cool, de-myth and reclaim the cultural sphere.
Alternatives Journal 27(2): 14-16.

Bennett, Tony 1993. Putting policy into cultural studies. — Grossberg,
L.; Nelson, C.; Treichler, P. (eds.). Cultural Studies. Routledge: New
York and London, 23-37.

— 1998. Cultural Studies: a reluctant discipline. Cultural Studies 12(4):
528-545.

— 2007. Making culture, changing society: The perspective of ,,culture
studies”. Cultural Studies 21(4): 610-629.

Berardi, Franco ,,Bifo”; Pignatti, Lorenza; Magagnoli, Marco 2003.
Errore di Sistema. Teoria e Pratiche di Adbusters. Milano:
Feltrinelli.

Clarke, Gary 1976. Style. — Hall, S.; Jefferson, T. (eds.). Resistance
through rituals: Youth Subcultures in Post-War Britain. London:
Hutchinson.

Debord, Guy 2005 [1967]. Society of the Spectacle. London: Algate
Press.

Debord, Guy; Wolman, Gil 2006 [1956]. A wuser’s guide to
détournement. — Knabb, K. (ed.). Situationist International
Anthology. Bureau of Public Secrets. Online:
http://www bopsecrets.org/SI/detourn. htm#1, last access 1% June
2012.

Dery, Mark 1993. Culture jamming: hacking, slashing, and sniping in
the empire of signs. Open Magazine Pamphlet Series: Pamphlet 25:
5.

Duranti, Alessandro 2005. On theories and models. Discourse Studies
7(4/5): 409-429.

Eco, Umberto 1990. [ limiti dell’interpretazione. Milano: Bompiani.



Kultuuriuuringute ja kultuurisemiootika piiril 87

— 1997. Semioloogilise sissisdja suunas. — Eco, U. Reis
hiiperreaalsusse. Tallinn: Vagabund, 189-201.

— 2002 [1975]. Trattato di semiotica generale. Milano: Bompiani.

Foucault, Michel 1980. Two Lectures. — Foucault, M.
Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972—
1977. New York: Pantheon, 78-108.

Grossberg, Lawrence 1993. The formations of cultural studies: an
American in Birmingham. — Blundell, V.; Shepherd, J.; Taylor I.
(eds.). Relocating Cultural Studies: Developments in theory and
research. London & New York: Routledge, 21-66.

Hall, Stuart; Jefferson, Tony (eds.) 1976. Resistance through rituals:
Youth Subcultures in Post-War Britain. London: Hutchinson.

— 2001 [1980] Encoding/Decoding. — Durham, M.G.; Kellner, D.M.
(eds.). Media and Cultural Studies Keyworks. Malden, MA:
Blackwell, 166-176.

Handelman, Jay M. 1999. Culture Jamming: Expanding the application
of the critical research project. Advances in Consumer Research 26:
399-404.

Hartley, John 2003. A Short History of Cultural Studies. London &
Thousand Oaks: Sage.

Hebdige, Dick 1979. Subculture: The meaning of style. London and
New York: Routledge.

Himanen, Pekka 2001. The Hacker Ethic and the Spirit of the
Information Age. London: Secker & Warbung.

Holt, Douglas B. 2002. Why do brands cause trouble? A dialectical
theory of consumer culture and branding. Journal of Consumer
Research 29: 70-90.

Kultuurisemiootika teesid 1998 = Ivanov, V. V.; Lotman, J. M.
Pjatigorski, A. M.; Toporov, V. N.; Uspenskij, B. A.. Kultuurise-
miootika teesid. Tartu: Tartu University Press, 62—88.

Katyal, Sonia K. 2006. Semiotic disobedience. Washington University
Law Review 84(2): 489-571.

Kellner, Douglas 1995. Media Culture. Cultural Studies, Identity, and
Politics between the Modern and the Postmodern. London & New
York: Routledge.

— 2009. Cultural Studies, Multiculturalism and Media Culture. On
line, http://pages.gseis.ucla.edu/faculty/kellner/2009_essays.html, last
access 1* June 2012.

Klein, Naomi 2000. No Logo: Taking Aim at the Brand Bullies.
London: Flamingo.

Laclau, Ernesto 1996. Why do empty signifiers matter in politics?
Emancipation(s). London:Verso, 36-46.

Lash, Scott 2007. Power after hegemony: Cultural studies in mutation?
Theory Culture Society 24: 55-78.



88 Remo Gramigna

Lasn, Kalle 2005. Kultuuritokestus. Ameerika naeruvddristamine.
Tallinn: Tdnapéev.

Lotman, Yuri, 1990. Universe of the Mind: A Semiotic Theory of
Culture. London: 1.B. Tauris.

— 2005 [1984]. On the semiosphere. Sign System Studies 33(1): 205—
229.

— 1977. Primary and secondary communication modeling systems. —
Lucid, D. P. (ed.). Soviet Semiotics: An Anthology. Baltimore: Johns
Hopkins, 95-98.

Manetti, Giovanni 1992. I modelli comunicativi e il rapporto testo-
lettore nella semiotica interpretativa. — Grandi, R. (ed.). I mass
media fra testo e contesto. Informazione, pubblicita, intrattenimento,
consumo sotto analisi. Milano: Lupetti, 53—84.

McEwan, Paul 2002. Cultural Studies as a hidden discipline. Cultural
Studies 5(4): 427-437.

Meikle, Graham 2002. Future Active: Media Activism and the Internet.
London: Routledge.

Nelson, Cary; Treichler, Paula; Grossberg, Lawrence 1992. Cultural
Studies: An introduction. — Grossberg, L.; Nelson, C.; Treichler, P.
A. (eds.). Cultural Studies. New York & London: Routledge, 1-22.

Potter, Andrew; Heath, Joseph 2004. The Rebel Sell. Why the culture
can’t be jammed. Toronto: Harper Collins.

Rumbo, Joseph D. 2002. Consumer resistance in a world of advertising
clutter: The case of Adbusters. Psychology & Marketing 19: 127-
148.

Schonle, Andreas 2002. Lotman and cultural studies: The case for
cross-fertilization. Sign System Studies 30(2): 429—440.

Schonle, Andreas; Shine, Jeremy 2006. Introduction. — Schonle, A.
(ed.). Lotman and Cultural Studies: Encounters and Extensions.
London: The University of Wisconsin Press, 3-35.

Sebeok, Thomas A. 1991. In what sense is language a primary
modeling system? — Sebeok T. A. (ed.). A Sign is Just a Sign.
Bloomington: Indiana, 49-58.

Storey, John 1996. Cultural Studies: an introduction. — Storey, J. (ed.).
What is Cultural Studies? A Reader. London: Arnold, 1-13.

Torop, Peeter 1999. Cultural semiotics and culture. Sign System Studies
27:9-23.

— 2005. Semiosphere and/as the research object of semiotics of
culture. Sign Systems Studies 33(1): 159-173.

Turner, Graeme 1992. ,,It works for me”: British Cultural Studies,
Australian Cultural Studies, Australian Film. — Grossberg, L.;
Nelson, C.; Treichler, P. (eds.). Cultural Studies. New York and
London: Routledge, 640-653.



Kultuuriuuringute ja kultuurisemiootika piiril 89
Worth, Owen; Kuhling, Carmen 2004. Counter-hegemony, anti-

globalization and culture in International Political Economy. Capital
& Class 84: 31-42.

Inglise keelest tolkinud Ott Puumeister'’

" Artikli t5lkimist toetas ETF teadusgrant 8804 ,,Voimusuhete ja poliitilise
kommunikatsiooni semiootilise analiiiisi perspektiivid”.



