238 Mcirkamisi

Voimukad metafoorid

Silvi Salupere

George Lakoff, Mark Johnson. ,,Metafoorid, mille jéirgi me elame”.
Tolkija Ene Vainik, toimetaja Heete Sahkai. Tallinn: TLU Kirjastus,
2011.

Esimese asjana muidugi tahaks kiisida, et miks kiill selle raamatu eesti
lugeja lauale joudmine nii kaua aega vottis. Aga see on retooriline kiisi-
mus, rodmustagem parem koik iiheskoos ja tinagem Tallinna Ulikooli
Kirjastust.

Ma ei hakka raamatut timber jutustama (see oleks ka iisna raske,
sest pohirdhk on arvukatel niidetel) ega tema tidhtsust rohutama, vaid
rdfigin neist asjadest, mis mulle isiklikult raamatut lugedes silma jiid ja
huvi pakkusid.

Metafooridel on reaalsust loov vigi

Mitmes kohas ldbi raamatu Kkisitletakse kiisimust metafooride
erinevusest kultuuride, subkultuuride ja tiksikisikute 16ikes, méondes, et
»olenevalt sellest, mida antud isik peab tidhtsaks, kujunevad vilja
isiklikud véartussiisteemid, kuid seda siiski sidusatena kultuuri
peavoolus kehtivate suunametafooridega” (57). Eristatakse (selgemalt
jarelsonas) algseid, primaarseid (ja seega universaalseid) metafoore,
mis ,,sugenevad spontaanselt ja automaatselt, ilma et me nende olemas-
olust teadlikud oleksime. Leidub sadu taolisi primaarseid mdiste-
metafoore, millest enamik on dpitud lapsepdlve viltel teadvustamatult,
tdnu inimkehale ja inimajule, lihtsalt argielus toimides. On olemas
primaarmetafoorid aja, pohjuslikkuse, siindmuste, moraali, emotsi-
oonide ja muude valdkondade kohta, mis inimmdotlemises keskset osa
etendavad” (294). Just nendest primaarmetafooridest moodustuvad
komplekssed, kultuuriti erinevad metafoorid, mida siis raamatus ka
tutvustatakse.

Uks huvitavamaid kiisimusi, millele raamatus kiill palju tihelepanu
ei pOorata, on kas ja kuidas saab inimene ise metafoore luua. See
kiisimus on otseselt seotud metafooride ontoloogiaga. Kui iihest kiiljest
on meil tegemist mdistetega, mis kujunevad vilja meie kehalise
kogemuse kiigus, siis jdib kiisimus, miks erinevates keeltes v&ivad
metafoorid siiski erineda (kehad on ju meil kdigil samad?). Lakoffi ja



Mcirkamisi 239

Johnsoni jirgi on ju keel ainult pindtasand, kus metafoorid véljenduvad,
aga kogemustasand on esmane ja keelest sdltumatu.

Samas ei ole see suhe nii lihtne ja iihepoolne. Lk 182 vididavad nad
Sapiri ja Whorfi vaimus, et (keelelistel) metafooridel on reaalsust loov
végi. Panin ,keelelised” sulgudesse, sest raamatus seda tdpsustust ei
ole. Kuid teadmine Lakoffi ambitsioonidest poliitikarindel (muuhulgas
esitab ta tihes videoklipis oma ndgemuse, milliseid metafoore peaksid
demokraadid kasutama, et konservatiive valimistel liiiia) ja edasine
tekst: ,,muutused meie mdistete siisteemis muudavad meie jaoks
reaalsena tunduvaid asju ja mdjutavad seega ka viisi, kuidas me
maailma tajume ja kuidas neist tajudest ldhtuvalt toimime” ndib justkui
viitavat sellise eristuse vajalikkusele.

Edaspidi on autorid veel resoluutsemad, viites, et ,,metafoorid
suudavad luua UUSI TAHENDUSI ning sarnasusi ja seega tekitada ka
uue reaalsuse” (251). Jddb kiill selgusetuks, mida siin mdistetakse
,reaalsuse” all. See on, muide, iiks tdsine probleem kogu selles lisna
tulutus vaidluses objektivismi ja subjektivismi iile, sest mdisted, mida
kasutatakse (reaalsus, metafoor, tdde, tdhendus, kontsept), on justkui
samad, aga seda ainult tdhistaja tasandil, kirjakujult. Téhistatav, sisu, on
tihtipeale erinev.

Universaalid ja primitiivid

Raamatu viies peatiikk ,,Metafoor ja kultuuriline sidusus” vaatleb viga
pdgusalt metafooride erinevusi kultuuride, subkultuuride ja iiksikisikute
16ikes, moondes, et ,,o0lenevalt sellest, mida antud isik peab tidhtsaks,
kujunevad vilja isiklikud véirtussiisteemid, kuid seda siiski sidusatena
kultuuri peavoolus kehtivate suunametafooridega”. Samas eeldatakse,
et on olemas teatud universaalid, nii nt 1k 153 viidetakse, et moned
kogemuse loomulikest liikidest vdivad olla universaalsed ja osa vdib ka
kultuuriti varieeruda ja et ,,See, milline on meie mdistete siisteem,
tuleneb sellest, mis sorti olendid me oleme ja kuidas me oma fiiiisilise
ja kultuurilise keskkonnaga vastastiktoimes oleme” (154), mis meenu-
tab vigagi Uexkiilli ja tema arutlusi omailma iile. Autorid vididavad
muuhulgas, et arvuti ei hakka kunagi asjadest inimestega sarnasel viisil
aru saama, sest mdistmine nduab kogemist. Arvutitel pole aga kehasid
ja neile ei saa osaks inimlikke kogemusi. Huvitav, kui ehitada inimese-
taoline meeleorganitega robot, kas siis on lootust? Ja kas loomad, kellel
on ju kehad ja meeleorganid ning ka kogemused, on siis vdimelised
kasutama kas voi primitiivseid metafoore?



240 Mcirkamisi

Peatiikis ,,Maératlemine ja mdistmine® tdpsustatakse modistete tekki-
mist ja nende suhet kogemusega: ,Mdistete defineerimine tugineb
prototiitipidele ja erinevat tiilipi suhetele prototiitipidega. Kogemusest
vilja kasvavad mdisted ei ole jdigad, vaid on loomult kindlate piirideta.
Metafoorid ja leevendajad kujutavad endast siistemaatilisi mooduseid
mdistete limberméiratlemiseks ja sellega nende rakendusala muutmi-
seks” (160). Samas on ebaselge, mida autorid mdtlevad mdiste all.
Tundub, et antud tsitaadis on esimeses ja kolmandas lauses mainitud
‘moiste’ keeleline ja vahepeal siis miski keele-eelne. Sarnast jareldust
justkui kinnitab méaistemetafoori ja keelelise metafoori eristus: ,,Liihi-
dalt, metafoor kujutab endast loomulikku nihtust. Mdistemetafoor on
inimmdtlemise loomulik osa ja keeleline metafoor on keele loomulik
osa. Veelgi enam, see, milliseid metafoore me kasutame ja mida nad
tahendavad, oleneb meie kehadest, vastasmdjutustest fiiiisilise keskkon-
naga ning sotsiaalsetest ja kultuurilistest tavadest” (285). Edasi tuuakse
sisse veel ,,primaarsed metafoorid, mis omakorda pdhinevad otseselt
taju- ja motoorseid kogemusi subjektiivsete hinnangute valdkonnaga
siduvatel argikogemustel”, mis sugenevad spontaanselt ja automaatselt,
ilma et me nende olemasolust teadlikud oleksime. Autorite véitel on
neid sadu ja enamik neist on Opitud lapsepdlves teadvustamatult,
»lihtsalt argielus toimides”. ,,Sddrased metafoorid varustavad meid ka
pealisehitusega kompleksse metafoorse mdtlemise ja keele siisteemide
tarvis” (294). Primaarmetafooride universaalsust peavad autorid parata-
matuks, ,kuna meil k&igil on sarnased kehad ning ajud ja me elame
vihemasti metafooride jaoks oluliste tunnuste osas kiillaltki sarnases
keskkonnas” (295). Samas nende primaarmetafooride baasil moodus-
tuvad komplekssed metafoorid kaasavad kultuurilist informatsiooni ja
voivad kultuuride 16ikes oluliselt erineda (samas).

Miiiit rahuldab digustatud mured

Suur osa raamatu teisest poolest on piihendatud analiiiitilise ja konti-
nentaalfilosoofia, subjektivismi ja objektivismi vastuolude lahkamisele
ja sellega seotud tde kiisimusele. Praeguses postmodernistlikus ajastus,
kus tde jdrele enam ei kiisitagi, kus koik on suhteline, tundub see
vaidlus ja eriti see kirglikkus (tundub, et autorid on metafoori ,,vaidlus
on sdda” votnud viga tdsiselt) anakronistlikuna. Kohati on lausa igav ja
kordused ei teinud ka asja paremaks. Vdimalik, et siin realiseeritakse
metafoori ,arutlus on mahuti” ja seega ,,mida rohkem on mahutil
vilispinda (mida pikem arutlus), seda rohkem on selles ka ainet
(arutluse sisu)”.



Mcirkamisi 241

Ka arutluse selgus jitab soovida ja tdlkijat siin alati siilidistada ei
saa. Nt ,,Seega objektivistlikust vaatenurgast olenevad keeles leiduvad
konventsioonid lausete seostamiseks objektiivsete tdhendustega selle
keele konelejate voimest moista seda lauset selles objektiivses tdhendu-
ses” (237). Diskussiooni elavdab kummastav sona miiiit kasutus. Eesti
keeles on selle sdna tidhendusvili kitsam ja tdlkes oleks enamikul
juhtudel saanud hakkama ka ilma selleta (ka originaalis on iihes kohas
lihtsalt subjektivism, aga tdlkes on lisatud ‘miiiit’). Niisiis on juttu
subjektivismi, objektivismi ja kogemuspohisuse miiiitidest. Viimane
tundub eriti kummastav, sest selle all mdeldakse ju autorite endi
teooriat. Tolkes on ka tekkinud uudne seos (uus metafoor?) miiiidi ja
mure vahel. Véime lugeda, et ,,Subjektivismi miiiiti digustatult moti-
veerivaks mureks on teadlikkus sellest, et tdhendus kujutab endast alati
tahendust kellegi jaoks™, (268) ja et ,kogemuspdhine miilit on suuteline
rahuldama reaalseid ja Gigustatud muresid, mis on ellu kutsunud nii
objektivismi kui subjektivismi miiiidi” (269).

Siiidistused filosoofide ja keeleteadlaste suunas niivad tihtipeale
pohjendamatud. Nditeks ei seletata, missugusi ,tavalisi tdhendusteoo-
riaid” silmas peetakse, mis ,,peavad pdhimdisteid edasiliigendamatuteks
algosadeks” (103). Strukturalistlik semantika ja seemiline analiiiis kiill
kindlasti mitte. Samuti jadb selgusetuks, missuguses tdhendusteoorias
on ,,p0hjuslikkus” see ,,1oplik ehituskivi”.

Moodikud teaduses

Ro6mus dratundmine tabas mind, lugedes metafoori TOO ON AINE,
RESSURSS kohta. Lopuks sai selgeks, millel pdhineb kogu see mdddi-
kute siisteem, mis meie teaduse hindamises laiutab. Kuldsed sonad:
»>eda metafoori kasutades jiddb aga varjatuks to6 iseloom. Vahet ei
tehta motestatud tegevuse ja inimvidrikust alandava t66 vahel. Kogu
t60d puudutava statistika hulgas ei tooda kuidagi esile matestatud t66d”
(278). Sama teemat kisitleb ka metafoor ROHKEM VORMI ON
ROHKEM SISU. Samas ei tahaks sellega kuidagi ndustuda, ja tegeli-
kult tundub see ju lausa rumal. Ja kas Ockami habemenuga' mitte ei ole
sellega karjuvas vastuolus? V&ib-olla peaks hakkama vaikselt meta-
foore muutma, et selle kaudu midagi muuta meid timbritsevas elus?

' Vrd: ,entia non sunt multiplicanda praeter necessitatem” — ,,0lemusi drgu
paljundatagu ilma vajaduseta”.



242 Mcirkamisi
Tolkest

Tdlge on iisna ladus ja kindlasti on tdnuvédrne tdlkija piitidlus raamat
voimalikult eestikeelseks teha. Eriti suure t66 on tdlkija dra teinud
metafooride tdlkimisel, kiiduvéidrt on ka kommentaarid, mis juhivad
tahelepanu eesti keele eripdradele. Samas on siin ka paar apsakat sisse
juhtunud: ,Haigus niitis ta jalult” (47) vdi ,sa kaldud teema pealt
korvale” (125). Mdlemal juhul oleks tavapidrasem olnud kasutada seest-
iitlevat kidnet. Vast oleks metafoori ,,arutlemine on valgusjuht” (light-
medium) tdlkevastena sobinud ,,valguskandja”.

Leidus ka kohti, mida oli raske mdista ja probleem ei olnud
originaalis, vaid just tdlkes. M&ned niited:

»Kuid kui vaatame, mis POSTIPAKI metafoor endaga paratamatult
kaasa toob, siis vOime margata, et see moningaid suhtlusprotsessi
aspekte maskeerib” (43).

»[--.] ARMASTUSE mdistel on tiiesti soltumatult tépselt sama selgesti
viljajoonistuv struktuur, nagu seda on teekonna mdiste vastavad
aspektid” (145).

~Moned neist [kogemuse ,loomulikest liikidest”] véivad olla
universaalsed ja osa vOib ka kultuuriti varieeruda” (153); peaks olema
,.samas kui teised varieeruvad kultuuriti”.

Oma ja vooras — moiste moistmine moistestikus

Iga (teaduslik) teooria vajab ja omab metakeelt. Tolkija iilesandeks on
see sidusalt edasi anda. Vo&tan lihema vaatluse alla mdisted nagu
concept (ka conceptual ja conception), structure (ja selle erinevad
vormid), gestalt ja discourse, mis Lakoffi ja Johnsoni tekstis on olulisel
kohal.

Diskursus ja gestalt

Torkavad silma kaks olulist mdistet, mille eestindamine tundub kiisitav.
Kahtlemata on diskursuse mdiste viga mitmetdhenduslik, samas niib
mulle, et piilides iga hinna eest seda vastavalt kontekstile tdlki-
da/tdlgendada, tekitab tdlkija Idppkokkuvdttes rohkem segadust, kui
aitab kaasa teksti moistmisele. Nii leiame tekstist diskursuse vastetena:
vestlus, kone, arutlemine, tavapdrane kasutus, kirjalik suhtlusviis,
konealune universum. Jidrelsdnas, kus loetakse iiles empiirilised
uurimused, on mainitud ka Narayanani diskursuseanaliiiisi. Samas, kui



Mcirkamisi 243

edaspidi ridgitakse sellest analiiiisist 1ihemalt, vdetakse mdiste diskur-
sus asemel kasutusel hoopis viljendid majandusala keeletarvitus,
sihtvaldkond ja arutlemine ja métlemine.

Ka gestaldi mdiste on autorite jaoks keskne. Esmakordselt kohtame
seda tdnusdonades kohe raamatu alguses, kus mainitakse lingvistiliste
gestaltide ideed, ,,mille me siinses kisitluses oleme edasi arendanud ja
tldistanud kogemistervikute (experiental gestalts) mdisteks”. Lk 103 on
gestalt tolkes tervikliku kobara sisse {ildse dra kadunud: ,Et
pohjuslikkusest 10puni aru saada, tuleb teda kisitada teiste osiste
kobarana — sealjuures sellise tervikliku kobarana, mis on inimolendite
silmis oma osistest esmasem”, 1k 105 ilmub ta viimast korda kui
Hterviklik gestalt” ja edasi on meil ainult kogemistervikud, sdltumata
sellest, kas originaalis on lisatud experiental v3i mitte. Ausdna, see ei
ole norimine, mulle tundub, et on sisuline vahe.

Maiste voi kontsept?

Asi, mis pidevalt lugemise kestel hiiris, oli kontsepti tdlkimine
mdisteks. Sisuliselt on k&ik justkui dige ja tdepoolest, nii seda eesti
keelde tihtipeale ka tolgitakse, kuid kontekstis, kus autorid rohutavad,
et metafoorid on mdistelised, mitte keelelised, on see eksitav. Kontsepti
(ladina tiivi tdhendab kokku koguma, haarama, vrd saksa Begriff) vdib
toesti tdlgendada ka kogemuspShise ja keele-eelsena. Mboiste ja
mdistmine seevastu tundub mulle millegi ,,haaramise” jirgsena, rohkem
teadvustatud tegevusena. Voimalik, et siin on tegemist minu isikliku
idiosiinkraasiaga tulenevalt igapdevasest liiga tihedast ldbikdimisest
moistete ja kontseptidega. Ka conception’i tdlkevasted — idee, mdiste
(nt tuvi ja Pilha Vaimu mdiste), arusaamine, késitus, ettekujutus,
késitlus — eksitavad, eriti moiste.

Struktuur

Struktuur ja struktureerimine on originaalis pidevalt kasutusel. Tdlkija
kasutab liigendust, mis on enamikul juhtudel téiesti Gigustatud ja kolab
histi. Samas ei ilmuta ta siin jirjekindlust. Nt: ,Niisiis oeldes, et
moistele on omane metafoorne struktuur, peame me silmas, et see
struktuur on osaline, mistottu seda saab laiendada ainult osadele
aspektidele” (45) ja ,Kuid on olemas ka teist tiilipi metafoorseid
mdisteid — sellised, mis mitte ei kanna iihe mdiste struktuuri mingile
teisele mdistele iile, vaid organiseerivad iiksteise suhtes terve mdistete
siisteemi” (46). Mdlemal puhul oleks liigendus loogilisem. Ei saa ka
aru, mis kaalutlustel lisatakse tihti tdpsustus ,,sisemine” nii struktuurile,
liigendusele kui {iilesehitusele (originaalis on igal pool structure), ja
miks on conceptual structure iihes ja samas lauses tdlgitud esimene
kord ,,mdisteline iilesehitus” ja teine kord ,,mdistete struktuur” (92).
Lausa naljakas nédeb vilja ,,pohiline iilesehitus” (96) baasstruktuuri



244 Mcirkamisi

asemel ja mdtet moonutab ka ,,pealisehitus” (superstructure): ,,Sidrased
metafoorid varustavad meid ka pealisehitusega kompleksse metafoorse
motlemise ja keele siisteemide tarvis” (294). Vrd originaalis: Such
metaphors also provide a superstructure for our systems of complex
metaphorical thought and language.

Lopp hea, koik hea

Neid, kes raamatu 16puni jouavad lugeda, ootab ees tore iillatus — 2003.
aasta jdrelsdna, kus on liihidalt, selgelt, uute ja huvitavate nididete ja
lisamaterjaliga antud iilevaade autorite parandatud metafooriteooriast.
Muuhulgas tunnistavad nad seal, et suuna-, olemis ja liigendus-
metafoorideks jaotamine oli tarbetu, ja selles on neil tuline digus.
Eestikeelse raamatu lugejal soovitaksingi alustada Mihhail Lotmani
suurepirasest eessOnast ja seejirel lugeda jirelsdna. Need koos peaksid
piisavalt huvi dratama ja lugejat ette valmistama, et raamatut ennast
nautida ja pisipuudustele mitte tdhelepanu poorata. Tsiteerides Gilles
Deleuze’i — seda raamatut tuleks lugeda intensiivsusena: midagi kas
juhtub voi ei juhtu. Pole tarvis midagi seletada, millestki aru saada,
midagi tdlgendada, nagu ma siin proovisin. Raamat vestleb sinuga ise.



