Acta Semiotica Estica XXII

Nostalgia kui semiootiline protsess: analiititiline
lihenemine tihendusloomele ja mélule

Marleen Mihhailova

Artikkel kisitleb nostalgiat semiootilise ndhtusena, milles teadvustatud
mineviku tagasipd6rdumatus omandab margilise kuju. Eesmérk on néidata,
kuidas nostalgia vOib toimida viljaka analiiiitilise toOriistana niilidisaja
kultuuri-, mélu- ja pirandiuuringutes. Uhe vdimaliku lihenemisena seotakse
Fred Davise kolmeastmeline nostalgia mudel Aleida Assmanni méluvormi-
dega ning Peter L. Bergeri ja Thomas Luckmanni siimbolilise universumi
kontseptsiooniga, et avada nostalgia toimimist tihendusloome protsessina.

Mirksénad: semiootika; nostalgia; sotsiaalne mélu; kultuuriline mélu;
stimboliline universum; teadmus

Kuidas saab semiootiliselt vaadelda puudumist — voi tipsemalt, puu-
dumise mirkamist? Uheks kdnekaks uurimisobjektiks on nostalgia,
mille teket seostatakse sageli teadvustatud kaotuse- vdi puudusetun-
dega. Nostalgia ei siinni seega tiksnes puudumisest kui sellisest, vaid
eelkdige puudumise teadvustamisest ja ka vordlusest mineviku
positiivsete kogemustega (Greimas 1990: 173—174). Nii saab pidada
nostalgiat ka margiliseks praktikaks, kus puudumise markamine loob
silla kaotatu ja siimboolselt taastatud mineviku vahel.

Nostalgia on mdistena mitmetidhenduslik ning selle kasutus
teadus- ja ilukirjanduses on ajas kujunenud mitmekesiseks ja kohati
vastuoluliseks, peegeldades nii erinevaid teoreetilisi tolgendusviise
kui ka muutuvat kultuurilist konteksti. Nii monelegi voib tulla
tillatusena, et 17. ja 18. sajandil mdisteti nostalgiat hoopis haigusena,
mida iseloomustasid koduigatsus, melanhoolia, unetus, norkus ja
arevus (Hofer 1934: 382-386). Huvitava faktina, 18. sajandil peeti
nostalgiat mitte ainult ihuliseks, vaid ka sgjaliseks probleemiks.
Sveitsi arst Johann Jakob Scheuchzer kirjeldas seda isegi neuroloo-
gilise haigusena, mida pdhjustas Shurdhu muutus Alpides (Rosen
1975: 343). Nimelt mérkas ta, et mégedest alla tulnud sdduritel esines
vereringehdireid, drevust ja koduigatsust (samas). Aja jooksul
kujunes nostalgiast ravitava haiguse asemel emotsionaalne seisund,



34 Marleen Mihhailova

mida seostati mélestuste ja igatsusega, kuid millele jéi esialgu nega-
tiivne konnotatsioon (Boym 2001: 16). Ent tinapdevane késitlus
erineb oluliselt selle algsest militaarmeditsiinilisest méératlusest.
Kokkuvotlikult on nostalgia mdiste nihkunud kohaigatsusest ajastu-
igatsuseks (Wilson 2015: 479). Ténapdeval késitletakse nostalgiat
eeskitt milu kontekstis, mille kaudu luuakse seoseid mineviku ja
oleviku vahel, seda isegi siis, kui otsene isiklik kogemus mdne
nostalgiliseks peetava ajastuga puudub. Milu-uuringud on niidanud,
et nostalgia ei pruugi olla seotud iiksnes autobiograafiliste kogemus-
tega, vaid voib tekkida ka mentaalse rekonstruktsiooni kaudu, mis
tugineb kultuuriliste ja sotsiaalsete vahendajate loodud kujutlustele
minevikust (Brigard 2018: 161-162). Teaduskirjanduses mdistetakse
nostalgiat seega protsessina, kus toimub individuaalsete mélestuste ja
kollektiivsete tdlgenduste vahendamine, aidates kujundada identiteeti
ning suhestuda minevikuga ka institutsionaliseeritud méalukeskkon-
dades. Nostalgiakésitlused on iihtlasi kontekstitundlikud. Niiteks
postsotsialistlikus kontekstis osutab ndukogude nostalgia, et méiles-
tused ja slimbolid vdivad kanda korraga nii universaalseid kui ka
ideoloogilisi tdhendusi ning esile kutsuda nostalgiat ja traumat
paralleelsete kogemustena (Kestere ja Strazdin$ 2023: 83). Keskseks
kiisimuseks on, kuidas rakendada nostalgiat niiiidisaja uurimustes
viljaka analiiiitilise tO0riistana, nii et see aitaks avada mineviku ja
oleviku keerukaid seoseid, ilma et ndhtus taanduks pelgaks
sentimentaalsuseks vOi anakronistlikuks idealiseerimiseks.

Nostalgia kui sotsiaalne kogemus

Nostalgiat voib esmajirgus kisitleda tunnetusliku seisundina, mis
tekib, kui inimene mérkab minevikuseoselist puudust voi tajub ajalist
tagasipdordumatust. Sellest eristub tunnetuslik protsess, mille kdigus
maélestusi toodeldakse, tdlgendatakse ja asetatakse laiemasse kultuu-
rilisse raamistikku. Nostalgia ei piirdu seega pelgalt emotsionaalse
reaktsiooniga, vaid kujutab endast protsessi, milles puudumise
dratundmine kui kogemus muudetakse tdhenduslikuks siimboliks,
mis kinnistub nii individuaalses kui ka kollektiivses méluvormis.
Lisaks tuleb arvestada, et nostalgiat saadab alati ka poliitiline dimen-



Nostalgia kui semiootiline protsess 35

sioon, isegi kui seda ei teadvustata ega tOsteta otseselt uurimuses esile
(Koresaar 2008: 768). Nostalgia ja milu vastastikuse seose motesta-
miseks pakub sobiva raamistiku teadmussotsioloogia, tdpsemalt Peter
L. Bergeri ja Thomas Luckmanni stimbolilise universumi kontsept-
sioon, mis omakorda haakub mélu-uuringutes laialdaselt kasutatava
sotsiaalkonstruktivismi pdhimotetega (Erll 2011: 58).

Stimboliline universum on teoreetiline raamistik, mis viitab
inimeste loodud tidhenduste siisteemile. See kujundab sotsiaalse ja
kultuurilise konteksti ning pakub vahendi, mille kaudu kogemusi ja
norme tolgendatakse ning luuakse iildised seletused inimsuhete,
ajaloo ja iihiskondliku korra kohta (Berger ja Luckmann 2018: 144—
154). Bergeri ja Luckmanni jérgi on tajutav reaalsus intersubjek-
tiivne, kujuneb sotsiaalsete suhete ja struktuuride vahendusel ning on
alalhoitud sotsialiseerumise ja rutiinide kaudu (samas, 212-213).
Selle pohimdtte jargi kujuneb sotsiaalne reaalsus dialektilise
protsessina, mis koosneb kolmest omavahel seotud etapist: eksterna-
liseerimisest, objektiviseerimisest ja internaliseerimisest (samas,
187). Eksternaliseerimine tidhendab, et inimesed loovad ja véljen-
davad oma tegevuse kaudu tdhendusi ning norme. Objektiviseerimise
kdigus muutuvad need korduvate praktikate kaudu piisivateks ja
kollektiivselt tunnustatud struktuurideks, mida tajutakse osana
reaalsusest. Internaliseerimisel voetakse need struktuurid omaks ka
uute lihiskonnaliikmete poolt, kelle jaoks need paistavad loomulikud
ja iseenesestmoistetavad. Seega kujuneb ja taastoodetakse sotsiaalne
reaalsus pidevas ringluses, kus individuaalsed kogemused pdimuvad
kollektiivsete tdhendustega.

Olulise ldhtekohana vajab tdpsustust, et Bergeri ja Luckmanni
motteseoses ei ole tahendused objektide voi kogemuste loomuparased
omadused, vaid need vormuvad sotsiaalses koostoimes, keelelises
vahenduses ja kultuuripraktikates. See avab vdimaluse késitleda
nostalgiat isikliku kogemuse peegeldusest laiemas sotsiokultuurilises
raamistikus, kus minevikutdlgendust vahendavad siimbolid ja
kollektiivsed narratiivid. Seepérast on siimbolilise universumi
moistmiseks oluline niiansseerida objektiveerimise protsessi, mille
kiigus igapdevased kogemused ja praktikad omandavad piisiva ning
kollektiivselt jagatud kuju. Selle protsessi lahutamatu osa on
objektistamine ehk hetk, mil individuaalne teadmus ja kogemus
muudetakse konkreetseteks ja tajutavateks iiksusteks (samas, 13;



36 Marleen Mihhailova

108). Objektiveerimise tulemusena tekivad objektivatsioonid, st
inimeste loodud tdhendusstruktuurid, mis annavad subjektiivsetele
kavatsustele vormi ja seovad need osaks laiemast maailmapildist
(samas, 48; 68). Objektivatsioonid on omakorda tihedalt seotud
keelega, sest keel loob siisteemi, mille abil kogemusi korrastatakse,
nimetatakse ja muudetakse teistele arusaadavaks. Keele kaudu
jaotatakse maailm eristatavateks objektideks, mida kogetakse piisiva
ja reaalsena (samas, 108—-109). See-eest vestlus ja suhtlusprotsessid
kinnistavad neid objekte iihises teadvuses, tugevdades samal ajal
sotsiaalset jérjepidevust ja kuuluvustunnet (samas, 217).

Keel toimib iihtaegu kommunikatsiooni vahendina ja reaalsuse
kujundajana, pakkudes ligipddsu slimbolite tasandile. Siimbolid
struktureerivad keelelise véljenduse ning tdlgivad individuaalsed
kogemused laiemasse intersubjektiivsesse raamistikku. Nostalgia
analiiisimisel on see oluline, sest siimbolid vdimaldavad iiletada
otsese taju tasandi. Nad muudavad mineviku kogemused abstrahee-
rituks ja jagatavaks, neid saab tdlgendada ja asetada laiemasse
kultuurilisse siisteemi (Berger ja Luckmann 2018: 75; Assmann
2024: 41). Nii nditeks muutuvad ka milukandjad ehk fiiiisilised voi
stimboolsed objektid, paigad voi inimesed, mille kaudu minevikku
mdiletatakse, séilitatakse, tdhistatakse voi vahendatakse, objektiiv-
seks: individuaalsetest mélestustest kollektiivse mélu tunnustatud
osadeks, tipsemalt selle erinevateks vormideks (Assmann 2024: 41).

Nostalgia seob isiklikud mélestused ja kollektiivsed tolgendused,
muutes kaotuse kogemuse osaks. Bergeri ja Luckmanni kisitluse
kohaselt kujunevad sellised tihendused sotsiaalses kommunikat-
sioonis, kus keel toimib vahendina, mis voimaldab kogemustel piisida
ja levida. Jargnevalt on oluline uurida, kuidas milu toimib
diinaamilise protsessina, mis kujundab ja tdlgendab kogemusi.

Nostalgia ja mélu

Bergeri ja Luckmanni késitlus pakub raamistiku, mille abil mdista
tdhendusvilju piiridena, mis korrastavad ja vahendavad inimeste
kogemusi. Kuid nende kdrval on mdoddapddsmatu arvestada ka
mailuga, mis talletab, struktureerib ja seob kogemusi eri tasanditel.



Nostalgia kui semiootiline protsess 37

Malu-uuringud on kujunenud interdistsiplinaarseks ja rahvusva-
heliseks uurimisvéljaks, kus rohutatakse ajaloo ja péarandi konstruee-
ritust ning nende seotust rahvusluse ja voimuga. Néiteks Eesti kon-
tekstis paikneb uurimistdd peamiselt Ida-Euroopa ajaloomélu raamis-
tikus, keskendudes 20. sajandi traumadele, malukonfliktidele ja Nou-
kogude repressioonide tdolgendamisele globaalses poliitilises
kontekstis (Kaljundi, Velmet 2020: 176). Neid protsesse aitab mdtes-
tada kollektiivse mdlu mdiste, mille abil selgitatakse, kuidas mailes-
tused kujunevad sotsiaalsetes raamistikus ehk grupikuuluvuse, kul-
tuuri ja institutsioonide kaudu, mitte ainult individuaalsete kogemus-
tena (Halbwachs jt 2011: 139—141). Kuna mdiste ise on teoreetiliselt
lai ja hdgune, on Aleida Assmann eristanud individuaalse, sotsiaalse,
poliitilise ja kultuurilise mélu vorme, rohutades nende koosmdju;
selline jaotus on analiiiitiliselt otstarbekas, kuna vdimaldab tdpsemalt
moista milu toimimist nii igapédevases suhtluses kui ka institutsi-
onaalselt vahendatud tasandil (Assmann 2024: 34-43).

Alustuseks voib mélu mdista kui iileiildist raamkategooriat, mis
koondab endasse erinevad protsessid ja toimemehhanismid, mille
kaudu minevik, olevik ja tulevik on omavahel pdimunud. See hdlmab
nii bioloogilisi, individuaalseid, sotsiaalseid kui ka kultuurilisi tasan-
deid, mis koik kujunevad ja toimivad laiemas sotsiokultuurilises
kontekstis (Erll 2011: 7; Assmann 2024: 38-39). Milu neuraalne
tasand viitab voimele talletada, séilitada ja kasutada teavet (Erll 2011:
8). Seevastu meenutamine markeerib aga protsessi, mille kdigus
varem omandatu tuuakse taas teadvusesse (samas). Meenutamise
tulemusena kujunevad maélestused, mis seovad slindmusi ja teavet
kindlates tahendussuhetes (samas, 11). Oluline on réhutada, et méles-
tused ei ole mineviku objektiivsed peegeldused, vaid valikulised ja
subjektiivsed konstruktsioonid, mis siinnivad olevikus olemasolevat
materjali kombineerides. Autobiograafiline meenutamine kujutab
endast pidevat tdlgendusprotsessi, mis ulatub kaugemale iiksnes
mineviku rekonstrueerimisest (Assmann 2024: 176). Kokkuvdttes on
milestused oma olemuselt killustatud ja ajas muutuvad, kujunedes
sageli jutustamise kéigus (samas, 28).

Sotsiaalne mélu on pdlvkondade vahelises suhtluses kujunev ja
edasiantav miluvorm, mis talletub perekondlikes narratiivides,
igapdevastes vestlustes ja isiklike kogemuste vahendamises
(Assmann 2024: 29; 33). Keele vahendusel saavad individuaalsed



38 Marleen Mihhailova

kogemused jagatava kuju ning mérgisiisteemi kaudu véljendatuna
muutuvad milukandjateks, mida mdistavad ka need, kellel puudub
otsene kokkupuude vastava minevikuga (samas, 29; 41). Erinevalt
kultuurilisest milust, mis pohineb institutsionaalsetel vahendatud
vormidel (samas 39), tugineb sotsiaalne milu vahetule interaktsi-
oonile ning kestab seni, kuni mitu pdlvkonda elavad paralleelselt
(Assmann 2024: 23, 29, 33; Erll 2011: 20). Seda vdib mdista
tthiskonna lithimiluna, mille kaudu minevikutélgendused pdimuvad
isikliku kogemusega ja loovad silla mineviku ja oleviku vahel, ning
elava suhtlusvorgustiku katkemisel votavad selle rolli iile materi-
aalsed milukandjad (Assmann 2024: 23, 33).

Sellest lahtuvalt tekib kiisimus, kuidas mélestus muutub nostalgi-
liseks. Nagu mélu iildiselt, seostatakse ka nostalgiat sageli stindmuste
voi objektidega, mis vahendavad minevikukogemust. Milestus moo-
dustab nostalgia tuuma, sest minevikukogemused loovad aluse nii
individuaalse kui ka kollektiivse nostalgia tunde kujunemisele.
Nostalgia tugineb mélestuste valikulisusele ja nende emotsionaalsele
tolgendusele, mistottu meenutamisel on alati ka tundeline mddde.
Kuigi mailestused kohanduvad muutuvate olude ja teadmistega,
kiivitavad nostalgiat sageli milukandjad, mis toovad esile positiiv-
seid emotsioone voOi turvatunde. Samas eristub nostalgia tavapérasest
soojast meenutusest: lisaks meeldivatele kogemustele sisaldab see
sageli ka kaotuse vdi puuduse teadvustamist ning, nagu sissejuhatuses
rohutatud, mineviku ja oleviku vordlust.

Fred Davise nostalgia-mudel

20. sajandi teisel poolel muutis sotsioloog Fred Davis oluliselt
arusaama nostalgiast, rGhutades, et seda ei seostata iiksnes negatiiv-
sete tunnetega, nagu koduigatsus, vaid {iha enam ka positiivsete koge-
mustega, niiteks soojade lapsepdlve mélestustega (Reis ja Sprecher
2009: 1169). Kuigi Davise nostalgia tiipoloogiad on teaduskirjan-
duses sageli jddnud tagaplaanile, on tema késitlus vaikimisi kohal
paljudes hilisemates uurimustes, sealhulgas ka Svetlana Boymi
toddes, kelle restaureeriva ja refleksiivse nostalgia eristus on 21.
sajandi nostalgia-uuringute (rdhuasetusega poliitilisel ja ideoloogi-



Nostalgia kui semiootiline protsess 39

lisel tasandil) iiks keskseid ldahtepunkte (Kazakov 2023: 111). Davise
kategooriad pakuvad aga universaalsemat raamistikku, mis vdimal-
dab analiilisida nostalgiat nii individuaalsel kui ka kollektiivsel tasan-
dil, arvestades selle jagatavust ja sotsiaalset mdddet. Seetdttu sobivad
need hidsti empiirilise materjali uurimiseks, kus on oluline mdista,
kuidas isiklikud kogemused pdimuvad laiemate Tiihiskondlike
narratiividega.

Teoreetilise 1dhtekoha méératlemisel on tarvis esile tdsta Fred
Davise (1979: 17-24) nostalgia mudeli kolmeaspektilist jaotust:
lihtne ehk esmane, refleksiivne ja interpreteeritud nostalgia. Nostal-
gia késitlemisel voib mudelit moista kui tunnetuslikku t6oriista, mis
ei peegelda mineviku kogemust otseselt, vaid loob sellele abstrahee-
ritud ja slisteemse esitusviisi. Teadagi ei ole mudel identne uuritava
ndhtusega, kuid see pakub raamistiku, mille abil saab kirjeldada ja
selgitada, kuidas nostalgia kui keerukas protsess toimib. Tdpsemad
eristused ja nilansid lisanduvad siis, kui mudelit rakendatakse
konkreetsete juhtumite v3i erivormide analiiiisimisel.

Esmane ehk lihtne nostalgia on Davise jérgi esimene ja kdige
pinnapealsem tasand. See viitab positiivselt laetud tundmustele, mille
allikaks on idealiseeritud minevik. Seda iseloomustab veendumus, et
“vanasti oli parem”, kusjuures mineviku negatiivsed kiiljed kipuvad
olema summutatud. Sel tasandil on nostalgia pigem sentimentaalne
igatsus kui kriitiline refleksioon ehk omamoodi emotsionaalne filter,
mis vérvib mineviku olevikust helgemaks.

Refleksiivne nostalgia kujutab endast siigavamat motisklust. Siin
ei olda enam kindlad minevikumalestuse autentsuses, vaid hakatakse
esitama kriitilisi kiisimusi: Kas see toesti oli nii? Miks me mdletame
Jjust niimoodi? Nostalgia jadb alles, kuid selle korvale tekib vordlev
ja analiiiitiline mddde. Refleksiivne nostalgia seab mineviku ja
oleviku dialoogi, kus ideaalpilt v3ib hakata murenema ning mélestuse
tdhendus muutub. See tasand on juba teadlik, osutades, et iga nostal-
giline meenutus on iihtlasi tdlgendus.

Interpreteeritud nostalgia on Davise kolmas ja kdige analiiiitilisem
tasand. See keskendub kiisimusele, miks nostalgia tekib ning millist
rolli see mingib inimese voi kogukonna identiteedis. Sellel tasandil
liigub tdhelepanu emotsioonilt metatasandi analiiiisile: Mida iitleb
minu nostalgia minu mineviku ja oleviku kohta? Miks ma tunnen
nostalgiat? Interpreteeritud nostalgia ei rahuldu pelgalt kogemusega,



40 Marleen Mihhailova

vaid piitiab motestada nostalgia sotsiaalset ja ajaloolist konteksti
(samas, 17-24).

Fred Davis (1979: 39) rohutab, et nostalgia iiks peamisi funktsi-
oone on aidata inimesel sdilitada identiteedi jarjepidevust muutuste
keskel. Tema késitluses ei ole nostalgia iiksnes privaatne ja sisemine
tunne, vaid ka sotsiaalne nihtus, mis kujuneb suhtluse ja kollektiivse-
te milupraktikate kaudu (samas, 43). Seetdttu annab ta oma teoorias
nostalgiale individuaalse ja kollektiivse mddtme. Individuaalne
nostalgia seostub eelkdige isiklike maélestuste ja kogemustega,
nditeks lapsepdlve meenutustega voi intiimsete hetkede kaudu
(samas, 122). Samal ajal ei ole need mélestused kunagi téiesti isolee-
ritud, vaid kujunevad alati sotsiaalsel ja kultuurilisel taustal. Kollek-
tiivne nostalgia seevastu tugineb jagatud mélestustele ja siimbolitele,
mis loovad pdlvkondade ja gruppide vahel {ihtekuuluvustunde. Just
selle kaudu on v&imalik kogeda sotsiaalajaloolist jirjepidevust ja
iiletada katkestuse tunnet, sidudes mineviku ja oleviku iihtseks
tervikuks (samas, 103—104). Individuaalse ja kollektiivse nostalgia
vahele ei ole vOimalik tdmmata ranget eraldusjoont, sest need
toimivad pigem {ihtse kontiinumina, kus isiklikud kogemused ja
jagatud kultuurilised tdhendusviited pidevalt pdimuvad (samas, 123—
124). Privaatne mélestus voib sisaldada elemente, mis on périt
kollektiivsest kultuurirepertuaarist, néiteks siimboleid, objekte voi
praktikaid, mis on ka teistele tuttavad ja arusaadavad. Ometi jdib
sellise kogemuse téielik tihendus sageli vaikimisi isiklikuks.

Joonis 1 visualiseerib Fred Davise kolmeastmelise nostalgia
jaotust (esmane, refleksiivne ja interpreteeritud) ning seob need indi-
viduaalse ja kollektiivse milu tasanditega. Mudel néitab, kuidas
nostalgia vOib areneda lihtsast mineviku igatsusest (esmane) kriitili-
sema tdlgenduseni (refleksiivne) ning 16puks laieneda kultuuriliseks
ja institutsionaliseeritud ndhtuseks (interpreteeritud). Samal ajal
rohutab skeem litkumist individuaalsest kogemusest kollektiivsete
siimbolite ja narratiivide suunas ning vastupidist moju, kus kultuuri-
lised representatsioonid kujundavad tagasiulatuvalt ka isiklikku
méletamist. Davise mudel rShutab, et nostalgia on enamat kui liksik
tundeseisund; see on introspektiivne protsess, mille kaudu inimene
loob tdhenduslikke sildu oma identiteedi, mineviku kuvandi ja
kultuurilise kuuluvuse vahel. Tema mudel aitab eristada olukordi, kus
nostalgia on iiksnes positiivne mélestus, ja neid, kus mineviku



Nostalgia kui semiootiline protsess 41

tolgendamine on juba teadlik ja kriitiline tegevus. Davis nimetab
nostalgiat ka “valuta milestuseks” (samas, 37). Nii voibki kokkuvdt-
likult 6elda, et nostalgia on osa selektiivsest meenutamisest, kus rdhk
on mineviku meeldivatel osadel.

nterpreteeritud

Individuaalne <

»

v

Kollektiivne <

Joonis 1. Nostalgia mudel. Tegemist on artikli autori koostatud ja esita-
tud interpretatsiooniga, mis koondab Davise teooria ning sellele lisatud
semiootilise ja méluteoreetilise vaate.

Nostalgia ja miilu tasandite vastavus

Nostalgia ja mélu tasandite kaardistamine aitab mdista, et nostalgiline
méilestus ei taasesita minevikku tervikuna, vaid sdelub sellest vélja
killud, mis sobituvad praeguste vajadustega, ning on alati emotsio-
naalselt lactud. Nii nagu méilu toimib unustamise ja selektsiooni
mehhanismide kaudu, pdhineb ka nostalgia teatud elementide esile
tostmisel ja teiste korvale jatmisel. Esile kerkivad need milufrag-
mendid, mis on emotsionaalselt intensiivsed ja samas sobitatavad
kollektiivselt mdistetavatesse tidhendussiisteemidesse. Tasandite
kaardistamine vdimaldab jélgida, kuidas individuaalsed mélupildid
transformeeruvad sotsiaalse interaktsiooni ja kultuurilise vahenda-



42 Marleen Mihhailova

mise protsessis, omandades {ihtaegu uue tdhendusliku kaalu néiteks
parandi mitmetahulisel tdlgendamisel.

Nostalgia tasandid Milu tasandid
/—_—%
Esmane - » Neuraalne

4

Refleksiivne 4— _._’ Sotsiaalne

Interpreteeritud o ¥ ¥ ,  Kultuuriline

Joonis 2. Nostalgia ja mélu tasandite vastavuse skeem.

Skeem nditab Fred Davise (1979: 17-24) nostalgia astmete (esmane,
refleksiivne, interpreteeritud) seotust Aleida Assmanni (2024: 23-39)
miluvormidega (individuaalne, sotsiaalne, kultuuriline). See
interpretatiivne skeem visualiseerib nostalgia kui protsessi litkumist
individuaalsest kogemusest kollektiivse tdhendusloome suunas.

Davise kolm tasandit ehk esmane, refleksiivne ja interpreteeritud
nostalgia on kdorvutatavad Assmanni mailuvormidega jargmiste
vastavuste kaudu:

e Esmane nostalgia sarnaneb neuraalse tasandiga, kuna see
tugineb otseselt individuaalsele ja bioloogilisele alusele. See
viljendub lihtsas, positiivselt lactud mineviku idealiseeri-
mises, kus meenutused on pigem vahetud ja emotsionaalsed
kui kriitiliselt tdlgendatud. Sarnaselt neuraalsele tasandile,
pOhineb ka esmane nostalgia vahetule mélupildile. Sellisel
tasandil ei piilita minevikku analiilisida, vaid see toimib
spontaanselt ja vahetult.

e Refleksiivne nostalgia vastab sotsiaalsele mélule, kuna see
kujuneb alati seoses oleviku viirtuste ja tihiskondlike tdhen-
dustega. Sellises nostalgiavormis ei meenutata minevikku



Nostalgia kui semiootiline protsess 43

enam iiksnes positiivse ja lihtsustatud kujutlusena, vaid mi-
neviku kogemusi hinnatakse ja tdlgendatakse kriitilisemalt.
Nostalgia sisaldab siin kahtlust mineviku autentsuse ja
usaldusvéirsuse suhtes, mis tdhendab, et meenutamine ei
toimu ainult emotsionaalse sideme pinnalt, vaid ka teadliku
arutelu kaudu. Sarnaselt sotsiaalsele mélule kujuneb reflek-
sitvne nostalgia dialoogis teiste inimeste ja iihiskondlike
tdlgendustega, muutes mineviku jagatud arusaamade osaks
ning seades selle pidevasse limberhindamisse.

e Interpreteeritud nostalgia haakub kultuurilise méluga: sellel
tasandil ei piirdu nostalgia enam isikliku kogemuse meenuta-
misega, vaid muutub osaks kollektiivsest ajaloolisest ja
kultuurilisest tdhendusloome protsessist. Kultuurilise mélu
vormina vahendavad seda eelkdige narratiivid ja siimbolid.

Selline paralleel kinnitab, et nostalgia on enamat kui tagasivaateline
emotsioon. See on dialoogiline protsess, milles mineviku kujutlused
suhestuvad pidevalt oleviku ja kultuurilise kontekstiga (vrd Davis
1979; Assmann 2024). Nostalgia ja méilu eri tasandid toimivad
vastastikuses kujundamises, rohutades nende intersubjektiivset ja
diinaamilist loomust. Uleminek individuaalselt (neuraalselt) tasandilt
sotsiaalsele ja kultuurilisele saab vdimalikuks siis, kui médlukandjad
muudetakse vélisteks ja objektiivseteks, st kui need saavad laiemalt
jagatavateks ja korduvkasutatavateks tdhendusiiksusteks (Assmann
2024: 41). Nagu Berger ja Luckmann réhutavad, on selline objekti-
veerimine alati valikuline: tdhendusvéljad ehk spetsiifilised raamisti-
kud ja kategooriad médravad, millised osad kogemusest osutuvad
oluliseks ja vairt sdilitamist, samas kui teised jadvad tdhelepanuta voi
unustatakse (Berger, Luckmann 2018: 76). Selektiivse mélu toimimi-
se tulemusel kujuneb iihiskondlik teadmusvaramu, mis ei ole staatili-
ne infohulk, vaid diinaamiline ja pidevalt iimber tolgendatav ressurss,
mille abil inimesed motestavad oma kogemusi (samas). Selle diinaa-
mikat selgitab ladestumise (sedimentation) moiste, mis téhistab
protsessi, mille kadigus individuaalsed kogemused jéirjestatakse,
seotakse ja muudetakse dratuntavateks liksusteks, mis vdivad saada
osaks kollektiivsest méluvormist (samas, 109—110). Kui sarnaseid
kogemusi jagatakse laiemalt ja need talletatakse thiselt, toimub



44 Marleen Mihhailova

intersubjektiivne ladestumine, mille eelduseks on kogemuse objekti-
veerimine maérgisiisteemis, eeskitt keeles. Keele ja teiste mérgisiis-
teemide vahendusel muunduvad unikaalsed kogemused kollektiiv-
seks teadmuseks, mis voib levida ka nende seas, kel puudub otsene
isiklik méluside. Sama mehhanism kujundab ka mélukandjad, mis
liiguvad individuaalsest tasandist kollektiivsesse ja saavad iihiskond-
likult tunnustatud mélu osaks (Assmann 2024: 41). Nostalgilisi
kogemusi voib ndha slindmustena, millele annavad kaalu nii koos
kogemise ja jagamise praktika kui ka nende emotsionaalne laetus.
Miletamise kaudu Idimitakse sellesse representatsioonid, mis anna-
vad stiindmusele kollektiivse kaalu. Kollektiivseid emotsioone vdib
kirjeldada kui intentsionaalseid kogemusi, mille tdhendus siinnib
emotsioone ja védrtushinnanguid produtseerivate teadvusaktide
kaudu, ning nende reaalsus valideeritakse hetkel, mil teadvus
moodustab kollektiivse subjekti (Viik 2016: 80). Teisisdonu soltub
siindmuse moistmine teiste kohalolust ja samalaadsest tajust, mis
kinnitab selle olemasolu ja loob aluse sotsiaalsele grupeerimisele.

Viimaks toetab Davise teooria ka mentaalse simulatsiooni pohist
nostalgiat, néidates, et nostalgia ei 1dhtu iliksnes autobiograafilisest
kogemusest, vaid vaib tekkida ka kultuuriliste ja sotsiaalsete vahendi-
te kaudu loodud kujutluspiltidest. See hdlmab olukordi, kus inimesed
tunnevad nostalgiat ajastu suhtes, mida nad ise pole lébi elanud.
Sellised kujutlused toimivad asenduskogemustena, vdimaldades
minevikku tdlgendada samadel mehhanismidel nagu isikliku mélu
puhul ehk selektsiooni, emotsionaalse laetuse ja narratiivse
raamimise kaudu. Seega vOib nostalgia alguspunktiks olla lisaks
isiklikule mélestusele ka kollektiivsete narratiivide ja siimbolite
vahendatud kujutlus, mis toetab Davise kisitluses keskset ideed
nostalgia kollektiivsest jagatavusest.

Niide nostalgilisest artefaktist

Lisaks on nostalgiaanaliiiisi vdimalik laiendada objektikesksele
tasandile. Ilmekaks niiteks sobivad ndukogudeaegsed objektid.
Nodukogude aja miletamist struktureerivad kaks omavahel pdimuvat,
kuid erinevate rdhuasetustega paradigmaatilist 1dhenemist: totalitaris-



Nostalgia kui semiootiline protsess 45

mi paradigma ja argielu paradigma (Iordachi 2021: 17-20). Esimene
neist konstrueerib minevikku eeskidtt repressiivse ja végivaldse
sisteemina, rohutades poliitilise kontrolli ja ideoloogilise surve
keskset rolli. Teine aga asetab fookuse argielule, sotsiaalsetele suhe-
tele ning viisidele, kuidas inimesed igapievaselt voimuga suhestusid
ja selle piirangute tingimustes oma elukorraldust kujundasid.
Uurimustes esinevad need ldhenemised sageli ldbipdimunult ning
sama muster ilmneb ka nostalgia analiiiisimisel. Eeskitt voib iihelt
poolt nostalgia véljendada igatsust argielu stabiilsuse ja kogukond-
liku ldheduse jérele, teisalt sisaldada vaikivat teadlikkust siisteemi
repressiivsusest. Selline ambivalentsus loob aluse ka pérandi kisitle-
misele, mida iseloomustab dissonants. Pdrandit voib mdista kui
kaasajas kujundatud ning valikulist mineviku interpretatsiooni, mis
ithtaegu peegeldab niilidisaegseid védrtusi ja vajadusi ning sisaldab
paratamatult ka sisemisi pingeid ja vastuolusid (Dovydaityté 2021:
70). See tihendab, et parand on mitmetédhenduslik, holmates eriilme-
lisi ja sageli vastukdivaid tdlgendusi, mis tulenevad inimeste ja
sotsiaalsete rithmade erinevatest minevikuga suhestumistest.
Nostalgia on iiks mérgiline protsess, mille kaudu parandi mitmekihi-
lisus ilmneb eriti selgelt, sest sama siimbol v6i ese vaib iihe rithma
jaoks tdhistada soojust ja turvalisust, samal ajal kui teisele seostub see
poliitilise kontrolli, kaotuse voi traumaatilise kogemusega.

Naiiteks valitud ndukogudeaegne sektsioonkapp on konekas, sest
see oli ndukogude argielus laialt levinud ja on seega pdlvkondade
mailus dratuntav ese, mis seostub iihtaecgu pereelu intiimsete koge-
muste ja laiemate Uihiskondlike véirtustega. Nimelt materiaalsete
objektide kaudu, nagu sektsioonkapp, voivad isiklikud kogemused
omandada stiimboolse tdhenduse, mis iildistuste ja konventsioonide
vahendusel pdimub kollektiivsesse mélusse. Nonda muundub meele-
line kogemus tdlgendamise kéigus osaks struktureeritud maailmapil-
dist. Materiaalse objektina pakub see aga konkreetset vahendit mine-
vikuga suhestumiseks, kusjuures esemete kadumine voéimendab
nende viirtust ja siimboolset potentsiaali (Olsen 2017: 84). Selline
perspektiiv loob pinnase Jurgen Rueschi (1979: 282-284) siimboli
elutsiikli mudeli rakendamiseks, mis voimaldab analiiiisida, kuidas
sektsioonkapp on aja jooksul liitkunud praktilisest tarbeesemest
staatuse siimboliks ning 15puks nostalgiliseks objektiks. Mudel, mis
eristab loomise, kinnistumise ja hddbumise faase, nditab, kuidas



46 Marleen Mihhailova

stimbol tekib rithma vajadusest, laieneb tildkasutusse ja omandab uusi
tdhendusi, kaotades samal ajal sideme oma algkontekstiga.

Joonis 3. Noukogudeaegne sektsioonkapp. !

Loomine. Sektsioonkapi kujunemise esimene etapp oli seotud selle
levikuga Noukogude Liidus. Paneelelamute standardiseeritud korteri-
tesse loodud moodulkapid valmisid riikliku planeerimissiisteemi
range kontrolli all, mis soodustas masstootmist ja tihtlustatud siseku-
jundust, peegeldades sel viisil nii tolleaegseid majanduslikke olusid
kui ka poliitilist ideoloogiat (Varga-Harris 2018: 564-567). 1970.
aastatel hakkas traditsioonilist kappi asendama mahukam sektsioon-
kapp, mis vastas kasvavale tarbeesemete hulgale ndukogude koduma-
japidamistes (Reid 2012: §9).

Kinnistumine. Sektsioonkapi teises arengufaasis muutus see
massiliselt levinuks ja omandas uusi tihenduskihte. Keelekasutusse

! Allikas: https://www.osta.ee/sektsioonkapp-137039748.html



Nostalgia kui semiootiline protsess 47

kinnistus vene keelest laenatud nimetus stenka (Reid 2012: 89).
Riiklik tootmise ja jaotamise reguleerimine tegi sektsioonkapi
iihtacgu ihaldatud ja piiratud kaubaks, mille omamine tostis selle
staatuse siimboliks. Klaasustega riiulitele asetati hinnalisi ja staatust
tihistavaid esemeid, néiteks kristalli, portselani, fotosid ja raamatuid
(samas, 87). Samal ajal kehastas kapp ndukogude elustiili pdhijooni
ehk praktilisust, organiseeritust ja materiaalse omandi piiratust
(samas, 86—88). Kapid olid loodud mahutama igapaevaeluks vajalik,
kuid samas kandsid need ideed, et ndukogude inimene piirdub hida-
vajalikuga ega kogu endale iileméérast vara (samas). See moobliese
kujunes elutoa ja pereelu keskpunktiks, mille juurde, eriti televiisori
olemasolul, kogunes pere iihiselt aega veetma. Seega kujunes
sektsioonkapp praktilise mooblieseme korval ka vahendiks, mis
toetas Thist kuuluvustunnet ning kandis koduseid védrtusi ja
harjumusi edasi jargmistele pdlvkondadele (samas, 84).

Hddbumine ja uued tdhendused. Kolmanda arenguetapi tdi
Noukogude Liidu lagunemine, mil sektsioonkapp kaotas oma varase-
ma prestiizi. Liane mooblibrandide ja minimalistliku sisekujunduse
mojul hakati kappe massiliselt eluruumidest vélja lammutama. Monel
juhul seostati kappe ka otseselt ndukogude ajaga. Kui iihelt poolt
kinnistus kapile “retro” voi “vintage” silt ning see joudis muuseumi-
desse ja popkultuuri ndukogude aja representatsioonina, siis teiselt
poolt leidub sektsioonkappe tdnini internetiostukeskkondades
kaubana, millest soovitakse lihtsalt vabaneda. Samal ajal on taaskasu-
tuse ja antiigi huvilised hakanud kappe restaureerima ja turustama kui
nostalgilisi objekte. Nende vastandlike tdhenduste {iheaegne
olemasolu on kdnekas niide parandi dissonantsist.

Kokkuvotteks

Artikli eesmirk oli osutada nostalgiale uurimisvahendina ja néidata,
kuidas see kujuneb niiiidisaja kultuuri-, mélu- ja parandiuuringutes
viljakaks analiiiitiliseks l&henemiseks. Nostalgia aitab modista minevi-
ku ja oleviku vahelist diinaamikat, tuues esile, kuidas isiklikud méles-
tused pdimuvad kollektiivsete narratiivide ja siimbolitega. See ei
piirdu sentimentaalse igatsusega, vaid toimib protsessina, mis



48 Marleen Mihhailova

korrastab kogemusi, loob tdhenduslikke sildu identiteedi ja kuuluvuse
tasandil ning avab vOimaluse uurida pérandi, milu ja kultuurilise
representatsiooni mitmekihilisust. Artiklis pdimiti teoreetilisse
raamistikku Fred Davise nostalgia astmete jaotus, Aleida Assmanni
miluvormide eristus ning Peter L. Bergeri ja Thomas Luckmanni
stimboolse universumi késitlus. Valitud tdlgendusviis raamib néhtuse
ja maédratleb selle ulatuse, mis omakorda voOimaldab teoreetilisi
kategooriaid tolkida vaatlus- ja kodeerimisiiksusteks, ndidates mitte
ainult, mida nostalgia kujutab, vaid ka kuidas see toimib. Mudelid
muudavad nostalgia empiiriliselt rakendatavaks. Davise mudel
vdimaldab eristada nostalgia sisemisi tasandeid alates lihtsast ideali-
seerimisest kuni kriitilise refleksiooni ja metatasandilise tolgendu-
seni. Assmanni késituses on mélu selektiivne ja rekonstruktiivne, mis
tdhendab, et nostalgia ei taasesita minevikku ajaloolise tépsusega,
vaid kujutab seda emotsionaalselt laetud ja kultuuriliselt vahendatud
kujul. Bergeri ja Luckmanni siimboolse universumi kontseptsioon
selgitab, kuidas sellised kujutlused kinnistatakse objektivatsioonide
kaudu laiematesse tdhendussiisteemidesse ning kuidas sotsiaalne
reaalsus taastoodetakse miluseoste vahendusel. Selline ldhenemine
nditab, et nostalgia ei ole neutraalne nihtus, vaid see véljendab alati
valikut, milles tdstetakse esile romantiseeritud ja idealiseeritud hetki,
samas kui ebameeldivad vOi vastuolulised aspektid taandatakse.
Viimaks avab Jurgen Rueschi siimboli elutsiikli mudel, kuidas
materiaalsed objektid liiguvad praktilisest kasutusest siimboolsete
tdhenduste ja nostalgiakandjateni, l1dbides loomise, kinnistumise ja
hadbumise faasid. Nostalgia on seega pigem oleviku vajaduste ja
tunnete peegeldus kui mineviku tépne kirjeldus. Samal ajal v3ib see
tugineda laiemalt tuntud siimbolitele ja kujutlustele, tugevdades
kollektiivset identiteeti voi kinnistades ideoloogilisi narratiive.
Artiklis esitleti nostalgiat semiootilise protsessina, eristudes seelédbi
lahenemistest, kus seda on vaadeldud peamiselt emotsionaalse
seisundi, poliitilise kategooria voi kirjandusliku kujundina.



Nostalgia kui semiootiline protsess 49

Kirjandus

Assmann, Aleida 2024. Mineviku pikk vari. Mdletamiskultuur ja ajaloopoliitika.
Tallinn: Tallinna Ulikooli Kirjastus.

Berger, Peter, L.; Luckmann, Thomas 2018. Tegelikkuse sotsiaalne iilesehitus:
teadmussotsioloogiline uurimus. Tartu: [Imamaa.

Brigard, Felipe De 2018. Nostalgia and mental simulation. — A. Gotlib (ed.). The
Moral Psychology of Sadness. London: Rowman & Littlefield International
Ltd, 155-182.

Boym, Svetlana 2001. The Future of Nostalgia. New Y ork: Basic Books.

Davis, Fred 1979. Yearning for Yesterday: A Sociology of Nostalgia. New Y ork:
The Free Press.

Erll, Astrid 2011. Memory in Culture. New York: Palgrave Macmillan.

Greimas, Algirdas, J. 1990. The Social Sciences: A Semiotic View. Minneapolis:
University of Minnesota Press.

Hofer, Johannes 1934 [1688]. Medical dissertation on nostalgia. Bulletin of the
History of Medicine 2: 376-391.

Kazakov, Alexei 2023. Revisiting Svetlana Boym as a reader of Reinhart
Koselleck. — D. Vuger (toim). Introducing Nostalgia Movements. Zagreb:
Center for Visual Studies, 111-133.

Kestere, Iveta; Strazdins, Arnis 2023. Between nostalgia and trauma: Represen-
tation of Soviet childhood in the museums of Latvia. — F. Herman (ed.).
Exhibiting the Past. Public Histories of Education. Oldenbourg: De Gruyter,
77-90.

Koresaar, Ene 2008. Nostalgia ja selle puudumine eestlaste malukultuuris:
eluloouurija vaatepunkt. Keel ja Kirjandus 10: 760-771.

Reis, Harry T.; Sprecher, Susan 2009. Encyclopedia of Human Relationships.
New York: SAGE Publications.

Rosen, George 1975. Nostalgia: a ‘forgotten’ psychological disorder.
Psychological Medicine 5: 340-354.

Olick, Jeffrey, K.; Vinitzky-Seroussi, Vered; Levy, Daniel 2011. The Collective
Memory Reader. Oxford University Press.

Olsen, Bjgrnar, L. 2017. Asjade tagasivditmine: mateeria arheoloogia. Vikerkaar
32(1-2): 75-90.

Ruesch, Jurgen 1979. Semiotic Approaches to Human Relations. Berlin, Boston:
De Gruyter Mouton.

Velmet, Aro; Kaljundi, Linda 2020. Eesti ajalooteaduse uued suunad 21. sajandil.
Acta Historica Tallinnensia 26: 167—189.

Viik, Ténu. 2016. Mis on kultuur ja kultuuriteadused? Tallinn: TLU Kirjastus.

Wilson, Janelle, L. 2015. Here and now, there and then: Nostalgia as a time and
space phenomenon. Symbolic Interaction 38(4): 478-492.


http://www.jstor.org/stable/44437799

